
1
INFO

"Nahtoderfahrungen als 

Grenzerlebnis in der Seelsorge"

"Historischer Blick in die Geschichte

der Spitäler in Dresden" 

29 Februar
2026



2 3

3
4

6-15
16-17
18-19
20-25

26-35

36-39

42-44
45-58

59-60
61-63
64-67

68

69

70

71

72-73
74-79

INHALT

Inhalt
Geleitwort
Bericht des Vorsitzenden des Sächsischen Pfarrvereins
Aus der Arbeit der Solidarkasse
Gespräch der Pfarrvertretung mit Landesbischof Tobias Bilz
Thema 1 „Spitäler in Dresden“ – Vom Wandel einer Institution 
im 13.-16. Jahrhundert. Gespräch mit Dr. Alexandra Stanislaw-Kemenah 
Thema 2 „Nahtoderfahrungen: Eine Aufgabe und Herausforde-
rung für Theologie und Kirche“ von Prof. Enno Edzard Popkes
Anette Bärisch: Möglichkeiten der Selbstfürsorge für
sächsische Pfarrerinnen und Pfarrer
Christian Mendt: Was tun, wenn die Wehrpflicht reaktiviert werden muss?
Fulbert Steffensky: „Damit die Träume nicht verloren gehen! 
– Religiöse Bildung und Erziehung in säkularen Zeiten“ 
Ausflugstipp für Gemeindegruppen: Der Pfarrgarten in Saxdorf
Informationen vom Versicherer im Raum der Kirchen (VRK)
Serie: Pfarrer im Ruhestand
Lesenswert:
Alexander Deeg und Christian Lehnert (Hrsg.) „Erfahrenes Heil 
– Gottesdienst und Heilung“ 
Edgar Thaidigsmann „Gesehen werden und sehen“ 
– Elemente einer theologischen Sehschule
Johann Hinrich Claussen „Gottes Bilder – Eine Geschichte der christlichen 
Kunst“
Andrea Gorres „Integrative Seelsorge – Ein praktisch-theologisches 
Verfahren“
Konrad Creuz – Lebens-Geschichten
Rückblick Jahrestagung 2025 / Termin Jahrestagung 2026 / Informationen
Leistungskatalog / Formular Mitgliedschaft / Hinweise

INHALT

Nachha� ige Vorsorge

Sprechen Sie uns an – gerne sind wir für Sie da! 
Filialdirektion Ost . Telefon 030 41474840 . fd-ost@vrk.de 

•  individuelle Entwicklung von Versorgungssystemen
•  Überprüfung von Versorgungszusagen
•  Erstellung aller arbeitsrechtlichen Unterlagen
•  persönliche Analyse und Beratung vor Ort

Damit erreichen wir für Sie:
•  Aufdecken und Beheben von Haftungslücken
•  Entlastung Ihrer Personalabteilung
•  attraktive Förderung der Mitarbeitenden

Ihre Vorteile – unsere Leistungen für 
christliche Einrichtungen

vrk.de/bav  

für Ihre Mitarbeitenden

Votivkirche Wien



4 5

Liebe Schwestern 
und Brüder im Amt, 

in der Ausbildung 
und im Ruhestand,

die Jahreslosung „Gott spricht: Siehe ich 
mache alles neu!“ aus dem Buch der Of-
fenbarung 21,5 lädt uns ein anzuhalten 
und bei „Los“ von vorne zu beginnen. Das 
scheint mir einerseits verlockend, ande-
rerseits irritierend zu sein. Die Erlebnisse 
und Erfahrungen des vergangenen Jahres 
waren nicht alle schlecht. Berührende 
Begegnungen, gelungene Aktivitäten in 
der Kirchengemeinde oder in Gremien, 
die positive Nachwirkungen bis heute 
haben, gab es auch. „Kirche im Wandel“ 
stellt sich diesen Herausforderungen in 
unserer Kirche. Als Pfarrvertretung be-
gleiten wir die Veränderungsprozesse 
im Blick auf die Auswirkungen für die 
Pfarrerschaft. Zur Deutung der Jahres-
losung hilft mir die Jahreslosung des ver-
gangenen Jahres 2025: „Prüfet alles und 
behaltet das Gute!“ Lege ich die beiden 
Bibelworte nebeneinander, ergeben sie 
einen folgerichtigen Zusammenhang mit 
der Möglichkeit, aus Fehlern und Miss-
erfolgen lernen zu können. „Gott spricht: 
Siehe ich mache alles neu!“ bekommt da-
mit mehr Tiefe. 
In der Jahreslosung steckt die Lebenser-
fahrung: Leben ist Veränderung. Nichts 
bleibt, wie es ist. Das klingt so absolut ge-
sehen, beunruhigend. Für mich sind auf 
dem Weg in das neue Jahr Zeiten zur Rast 
und Stärkung wichtig. Dazu gehört auch 
ein Blick in die Umgebung und Reflexion 

zur bisher gegangenen Wegstrecke: Was 
habe ich auf dem Weg entdeckt? Gab 
es Hindernisse, die umgangen werden 
mussten? Welche Wegstrecke habe ich 
besonders anstrengend erlebt? Welchen 
Weg möchte ich nicht wieder gehen? Wel-
che Erfahrungen haben mir geholfen den 
neuen Weg zu erkunden? Mit welchen 
Wanderern unterwegs bin ich länger ins 
Gespräch gekommen und habe Tele-
fonnummern ausgetauscht? Das gilt im 
persönlichen, wie auch in dienstlichen 
Bereich. 
Erfahrungen mit großer Veränderung hat 
es immer gegeben. Die Bibel berichtet in 
vielen Texten davon. Im Beitrag über die 
„Entwicklung der Spitäler in Dresden“ 
gibt es einen exemplarischen Einblick in 
die soziale Situation vor ca. 500 Jahren. 
Wenn wir die großen medizinischen und 
sozialen Fortschritte in dessen Verlauf 
bis heute vergleichen, wird deutlich, dass 
viele Veränderungen Zeit brauchen, bis 
sie wirklich als solche wahrgenommen 
werden. Im Rückblick erschließt sich 
Vieles genauer. Die Jahreslosung „Gott 
spricht: Siehe ich mache alles neu!“ kann 
auch mit einem Aspekt gelesen werden, 
der über unser irdisches Leben hinaus-
weist. Professor Enno Edzard Popkes gibt 
den Leser:innen einen Einblick in seine 
Forschungsarbeit zum Thema: „Nahtod-
erfahrungen als eine Aufgabe und Her-
ausforderung für Theologie und Kirche“. 
Daneben stellt uns Fulbert Steffensky 
seine Erfahrungen zur religiösen Bildung 
und Erziehung in säkularen Zeiten zur 
Verfügung.
Viel Freude bei der Lektüre wünscht 
Ihnen 

Geleit
Wort

Jahreslosung 2026
Gott spricht: Siehe ich mache alles neu!

Offenbarung 21,5

Al
te

 K
irc

he
 S

ch
lo

ss
 L

ud
w

ig
sb

ur
g



6 7

auf der Mitgliederversammlung des 
Sächsischen Pfarrvereins am 5. No-
vember 2025 im Klosterhof St. Afra in 
Meißen.
In meiner Funktion als Vorsitzender des 
Verbandes Evangelischer Pfarrerinnen 
und Pfarrer in Deutschland e.V. komme 
ich viel herum. Dienstreisen führen mich 
von Sachsen aus an die Küsten von Ost- 
und Nordsee, nach Westfalen und Hes-
sen, ins Rheinland und die Pfalz, nach Ba-
den und Württemberg ebenso wie nach 
Bayern und Brandenburg. Und als gebo-
renes Mitglied der Evangelischen Part-
nerhilfe reise ich sogar mit zu Tagungen 
nach Polen, Serbien und Tschechien. Die 
Konferenz der Europäischen Pfarrver-
bände, in dessen Präsidium ich gewählt 
wurde, hielt ihren Kongress in diesem 
Sommer in Siebenbürgen in Rumänien 
ab.
Die Reise, welche mich aber am meisten 
bewegt und am tiefsten beeindruckt hat, 
erfolgte Anfang September im Auftrag 
unserer sächsischen Solidarkasse nach 
Riga, der Hauptstadt Lettlands. Jenes 
Landes also, das in den letzten Tagen 
durch die Nachrichten ging: Am 31. Ok-
tober wurde bekannt, dass Lettland per 
Parlamentsbeschluss aus der sogenann-
ten Istanbul-Konvention austreten will.
Bei uns wird der 31. Oktober als Refor-
mationstag begangen, ist in Sachsen so-
gar Feiertag. Reformation, so habe ich 
einmal gelernt, bedeutet eine Re-For-
mation – also eine Zurückführung auf 
1 Noch während dieser Bericht gehalten wird, erreicht uns die Nachricht, dass der lettische Staatspräsident diesen Austritt vorerst (!) verhindert hat.

eine herkömmliche, vertraute, bewährte 
Form. Das war das Ziel von Martin Luther 
und seinen Mitstreitern. Zurück zu den 
Wurzeln, weg von dem, was sich als Wild-
wuchs entpuppt hatte. Zurück zu klaren 
Verhältnissen. In dieser Tradition stehen 
und arbeiten wir.
War sich das Lettische Parlament dieses 
Datums und jener Zusammenhänge be-
wusst? Wenn ja – es wäre noch fataler. 
Denn der Austritt aus der Istanbul-Kon-
vention ist ein Austritt aus einer Verein-
barung zur Verhütung und Bekämpfung 
von Gewalt gegen Frauen und häuslicher 
Gewalt. Im 21. Jahrhundert. Das hat bis-
her nur der Türkische Staat fertigge-
bracht.1
Wenn ich dazu hier Stellung beziehe, 
dann weniger aus staatspolitischen als 
mehr aus ethisch-religiösen Gründen. 
Denn genau deswegen waren Friederike 
Hecker und ich nach Lettland gereist. Auf 
Einladung des Konventes lettischer Pas-
torinnen zum 50-jährigen Jubiläum der 
Frauenordination. 50 Jahre Frauenordi-
nation – das haben wir doch in Sachsen 
auch schon begangen. Was sollte daran 
Besonderes sein? Könnte man denken. 
Aber was bei uns mittlerweile völlig nor-
mal und diskussionslos Alltag ist, hat in 
Lettland ganz andere Wege genommen. 

Vorstandsbericht
2025

In einer Evangelisch-Lutherischen Kirche 
wohlgemerkt! Bereits 18 Jahre nach Ein-
führung hatte der damals neue Bischof 
ab 1993 keine Frauen mehr ordiniert, 
die Frauenordination „ausgesetzt“. Noch 
schlimmer kam es 2016, als mit teils frag-
würdigen Methoden die Kirchenverfas-
sung geändert und die Frauenordination 
rückwirkend abgeschafft wurde. Pasto-
rinnen wurden degradiert zu Evangelis-
tinnen. Abendmahl durften die bereits 
Ordinierten zwar austeilen – aber einge-
setzt und konsekriert werden musste es 
durch einen männlichen Pastor. Frauen 
seien per se „unrein“…
50 Jahre Frauenordination in Lettland. 
Es war somit eine Feier der ganz an-
deren Art. Keine Feier der Lettischen 

Evangelisch-Lutherischen Kirche, son-
dern eher die Feier einer Art „Kirche von 
unten“. Bewusst sind wir aus Sachsen 
zu zweit angereist. Pfarrerin Friederike 
Hecker aus Dresden als Frau, und ich als 
Mann, um zu demonstrieren, dass bei 
uns auch Männer die Frauenordination 
als etwas ganz Normales empfinden und 
verstehen. Dieses Zeichen ist dankbar 
aufgegriffen worden. In unseren Talaren 
sollten wir in den vordersten Reihen mit 
einziehen zum Festgottesdienst. In der 
Feierstunde wurde die Rolle der sächsi-
schen Solidarkasse des Öfteren dankend 
erwähnt. Es gab viele Tränen der Freude 
– aber wohl noch mehr Tränen der Bit-
terkeit und Verzweiflung. Pfarrerinnen 
erzählten von ihrer geliebten verbotenen 

Ec
ke

ha
rd

 M
öl

le
r

Festgottesdienst in der Lutherische in Riga mit Bischöfen der Lettischen Evangelisch-Lutherischen Kirche Weltweit (in 
weiß), aus Schweden (in gold bzw. blau) und aus Deutschland (in schwarz)

B
er

ich
t 2

02
5



8 9

unbezahlten Arbeit. Wenige hatten sich 
durch eine andere Hauptbeschäftigung 
einen eigenen Unterhalt erarbeiten kön-
nen. Etliche konnten sich kaum die Kran-
kenversicherung leisten. Aber dankbar 
über ihre Ordination waren sie trotzdem. 
Die Situation hat zu einer Spaltung der 
Lettischen Kirche geführt. Neben der 
Landeskirche gibt es die Lettische Evan-
gelische Lutherische Kirche Weltweit, 
hervorgegangen aus der Exilkirche der 
1940er Jahre. Diese ordiniert Frauen. 
Aber so arbeiten die meisten lettischen 
Pastorinnen in Auslandsgemeinden in 
Skandinavien oder den USA.
Was war da passiert? Eine der Erklärun-
gen, die uns gegeben wurden, hing mit 
der Besatzungszeit Lettlands durch die 
Sowjetunion zusammen: Damals wäre für 
die Kirche so vieles verboten gewesen, 
dass es bedrückend war. Dann kam mit 
dem Zerfall des Sowjetreiches die große, 
grenzenlose Freiheit. So freiheitlich, dass 
es wiederum Ängste auslöste. Diese 
Grenzenlosigkeit war zu viel. Diese Frei-
heit der Frauen könnte alle Traditionen in 
Frage stellen. Also Schluss damit.
Nicht alle Männer in Lettland denken so. 
Auch nicht alle männlichen Pfarrer. Aber 
kaum einer getraut sich öffentlich dazu 
zu stehen. Gespräche laufen hinter vor-
gehaltener Hand. – Aber auch nicht nur 
Männer denken so antiquiert archaisch, 
sondern auch führende Theologinnen.
Ich stehe nicht hier, um zu verurteilen. 
Aber wenn Menschen diskriminiert wer-
den, hat bereits Jesus dagegen Position 
bezogen. Dann ist es erst recht unsere 
Aufgabe und Pflicht, uns für Gleichbe-
rechtigung aller Menschen einzuset-
zen. Dann sollten auch wir in Sachsen, 
sowohl in der Landeskirche als auch im 
2 frei nach Bonheffer

Pfarrverein und in der Solidarkasse, ge-
nauer und sehr kritisch prüfen, wie wir 
argumentieren und wen wir unterstüt-
zen. Nur, wer auch für die Frauen schreit, 
darf gregorianisch singen.2

Dankbar bin ich, dass wir außerhalb Rigas 
noch auf dem Land waren. In einer klei-
nen Stadt in einer winzigen Gemeinde. 
Aber die Freude, mit der Gottesdienst ge-
feiert wurde, werden wir nicht vergessen. 
Teils war sie unperfekt, weil einige der 
wenigen Gottesdienstbesucher sich noch 
kaum auskannten mit Liturgie und ähn-
lichem. Aber perfekt in der Gastfreund-
schaft, bei Pulverkaffee und quietschsü-
ßen Dauerbackwaren, auf Bretterstapeln 
vor der Kirche sitzend in Ermangelung 
von Stühlen. Und in der Kommunikation 
ins ungeliebte Russisch wechselnd – das 
beherrschten wir beide. Die Herzlichkeit 
bewegte uns unter Tränen. 
Ich habe einen großen Teil meines dies-
jährigen Berichtes dieser Reise gewid-
met. Nein, eigentlich weniger diese Reise 
– als mehr dieser Problematik. Für mich 
hat das etwas mit dem Grundverständ-
nis unseres Berufsbildes und unserer 
Verkündigung zu tun; mit dem Grund-
verständnis unserer Theologie. Vor allem 
aber: Diese chauvinistische angebliche 
Rückbesinnung kam nicht von außen. Sie 
kam von innen heraus. Aus den eigenen 
Gemeinden. Erst schleichend, dann ge-
waltig. Durch die Verfassungsänderung 
in der lettischen Kirche vorerst irreversi-
bel. So schnell kann so etwas geschehen. 
Wehret den Anfängen! Auch bei uns in 
Deutschland – und erst recht bei uns in 
Sachsen. Die einfachen Antworten sind 
selten die richtigen – und treffen meist 
die Schwächsten. Auch in der Kirche.
Damit will ich auf unsere Situation in der 

Sächsischen Landeskirche übergehen. 
In den kommenden Tagen werden alle 
Mitglieder unseres Pfarrvereins das No-
vemberheft des Deutschen Pfarrerinnen- 
und Pfarrerblattes erhalten. Darin wird 
mein Vorstandsbericht von der Mitglie-
derversammlung des gesamtdeutschen 
Verbandes abgedruckt sein. Ich gehe 
dort viel auf unsere Arbeit im Pfarralltag 
ein, besonders angesichts der sich rasant 
und dramatisch verändernden Rahmen-
bedingungen von Kirche in unserer Ge-
sellschaft. Was mühen wir uns nicht alle 
tagein tagaus ab. Dennoch kehren die 
Menschen in Deutschland den Kirchen 
in Größenordnungen den Rücken zu. Das 
führt zunehmend zu einem Gefühl der 
Vergeblichkeit. Und dazu, dass wir immer 
noch mehr tun wollen – und tun sollen. 
Immer größere Bereiche. Immer höhere 

Gemeindegliederzahlen pro Pfarrstel-
le. Das wirkt wie eine sich auftuende 
Schere. Wird zu einer Unendlichkeit. Im-
mer mehr. Und noch mehr. Vor ein paar 
Jahren hat ein Kirchvorsteher mir gegen-
über verständnisvoll einmal den Begriff 
der „Entgrenzung“ gebraucht. Anfangs 
habe ich gar nicht gleich verstanden, was 
er damit meinte. Erst langsam wurde mir 
der Wahrheitsgehalt dieser mitfühlen-
den Bemerkung bewusst. Entgrenzung. 
Ja, grenzenlos. Sowohl im Aufgabenfeld 
als auch in der Abgrenzung zu Familie 
und Privatsphäre. Ich erlebe junge Pfar-
rerinnen und Pfarrer, die genauso wie 
ich damals versuchen, in diesem immer 
grenzenloser werdenden Universum der 
Gemeindearbeit irgendwo Land zu se-
hen. Sich irgendwo sagen zu dürfen: Jetzt 
ist es genug, wenigstens für heute. Ich 

B
er

ich
t 2

02
5

Basilica Santa Croce Florenz



10 11

zur Erstellung einer Dienstordnung ist 
unter enger Beteiligung der Pfarrerver-
tretung entstanden und soll gegebe-
nenfalls im kommenden Jahr in eine Er-
probungsrunde gehen. Über den Begriff 
der Dienst-„Ordnung“ haben wir viel 
diskutiert. Man kann das unterschiedlich 
bewerten und deklarieren. Aber letztlich 
geht es um einen geordneten Dienst – 
nicht nur aus Sicht der Gemeinden und 
der Landeskirche, sondern auch aus 
Sicht und zum Schutz der Pfarrpersonen. 
Anfangs gab es manche Skepsis, dass so 
ein Dienste-Zählen die Freiheit des Pfarr-
berufes einengen und behindern könnte. 
Aber wie war das mit der Entgrenzung? 
Ich denke, dass uns schon allein die Dis-
kussion um Dienstumfänge sehr hilfreich 
sein kann, im Pfarralltag weiterhin be-
stehen zu können.
Ein anderes Thema hat in den Landeskir-
chen Deutschlands zu hitzigen Debatten 
geführt: die Frage nach dem Anstellungs-
verhältnis. Pfarrerinnen und Pfarrer ste-
hen in der Bundesrepublik Deutschland 
in der Regel in einem öffentlich-recht-
lichen Dienstverhältnis, welches einem 
Beamtenstatus ähnlich ist. Nur wenige 
Pfarrer*innen sind privatrechtlich an-
gestellt, vergleichbar sonstigen Arbeit-
nehmer*innen in der freien Wirtschaft. 
Zu etwas Verwirrung führt gelegentlich 
die in Sachsen übliche Bezeichnung eines 
Dienstverhältnisses für alle Pfarrperso-
nen, weil wir ja alle eine Dienstgemein-
schaft wären. Ich unterscheide da lie-
ber klar zwischen öffentlich-rechtlichen 
Dienstverhältnissen und privatrecht-
lichen Arbeitsverhältnissen für unsere 
Pfarrkolleg*innen.
Im Februar dieses Jahres hat nun die Rhei-
nische Landessynode beschlossen, einen 

Prüfauftrag zu erteilen, ob zukünftig bei 
Neueinstellungen im Pfarrdienst grund-
sätzlich auf privatrechtliche Arbeitsver-
hältnisse umgestellt werden solle. Ich 
betone noch einmal: 
1. Prüfauftrag, und 2. zukünftig. Es wurde 
weder bereits eine Umstellung beschlos-
sen, noch geht es um derzeit bestehende 
Dienstverhältnisse.
Aber dieser Beschluss aus dem Rheinland 
hat viel Staub aufgewirbelt. Auf einmal 
denken viele Landeskirchen, sie müssten 
hierüber auch nachdenken.
Ausgangspunkt solcher Überlegungen 
war die Frage, ob eine Umstellung auf 
privatrechtlich für die Landeskirche in 
der Pfalz nicht finanziell günstiger sein 
könnte. Inzwischen gibt es etliche Be-
rechnungsmodelle, die zu je unterschied-
lichen Ergebnissen kommen. Irgendwo 
hat immer irgendjemand irgendwelche 
Aspekte vergessen einzuberechnen. In-
zwischen gibt es sogar öffentliche Wort-
meldungen innerhalb der EKD, dass dies 
keinesfalls eine finanzielle, sondern eine 
rein politische Entscheidung sei.
Unser sächsisches Landeskirchenamt äu-
ßert sich eher zurückhaltend: Wir seien 
eine so kleine Kirche, dass wir ohnehin 
keine Alleingänge unternehmen könnten, 
sondern uns an unseren Nachbarn und 
Kooperationspartnerinnen orientieren 
müssten.
Auch habe ich den Eindruck, dass die-
ses Thema die sächsische Pfarrerschaft 
weniger bewegt. Meine Generation hat 
noch mit dem Theologiestudium begon-
nen, als solche Fragen gar nicht im Raum 
standen. Und viele von uns kennen aus 
ihren Elternhäusern, die häufig Pfarrhäu-
ser waren, diese Fragen auch nicht. Das 
ist erst in den 1990er Jahren über uns 

habe genug getan. Morgen ist ein neuer 
Tag. Selbst Gott ruhte am siebten Tag. 
Weil er sah, dass es sehr gut war. Soll ich 
mehr arbeiten müssen als Gott? Selbst 
in Zeiten wirtschaftlicher Notwendigkeit 
zur Erzeugung des Lebensunterhaltes hat 
das alte Volk Israel strikt den Schabbat 
eingehalten. Wir in der christlichen Kir-
che aber schuften möglichst auch noch 
am achten Tag in der Woche. Protestan-
tische Arbeitsmoral.
Dass das nicht gut gehen kann, sehen 
auch die Verantwortlichen in den Lan-
deskirchenämtern nur zu genau. Deshalb 
werden in den letzten Jahren zunehmend 
Arbeitszeitmodelle eingeführt. Wohl-
gemerkt: keine Modelle zur Arbeits-
zeiterfassung, sondern zur Steuerung, 
möglichst im Vorfeld. Was kann eine Per-
son in einem Pfarramt leisten, und was 
eben auch nicht. Es geht dabei nicht um 

Abrechnung oder Kontrolle von außen. 
Es geht um die eigene Arbeits- und Psy-
chohygiene. Dabei ist durchaus bewusst: 
Kein Arbeitszeitmodell der Welt kann 
Pfarrerinnen und Pfarrer davor bewah-
ren, wie ein Hamster im Laufrad zu arbei-
ten oder sich gar gegenseitig noch wort-
stark zu überbieten. Aber ebenso kann 
auch kein Modell der Welt verhindern, 
dass Dünnbrettbohrer und -bohrerinnen 
sich einfach abducken und öffentlich-
keitswirksam den Schweiß von der Stirn 
wischen. Und natürlich schreibt die eine 
vielleicht ihre Predigt in vier Stunden, 
während der andere dafür acht benötigt. 
Da gibt es keine Stechuhr.
Aber eine neu erstellte Handreichung soll 
demnächst auch in Sachsen helfen, sich 
selbst und sein Arbeitspensum realistisch 
einzuschätzen und notfalls abzugrenzen, 
in beide Richtungen. Die Handreichung 

Lettischer Theologinnenkonvent vor der Luther-Kirche in Riga

B
er

ich
t 2

02
5



12 13

unserer eigenen Homepage.
Im Sommer haben wir alle Superinten-
denturen angeschrieben und um Mithil-
fe gebeten, da es sich ja durch die Pfar-
rervertretung um ein landeskirchliches 
Anliegen handelt. Wir haben die eben 
genannten rechtlichen Grundlagen zur 
Verfügung gestellt und nach den Termi-
nen für entsprechende Ephoralkonferen-
zen gefragt. Nach nunmehr drei Monaten 
haben wir immerhin schon elf Rückmel-
dungen erhalten…
Am wichtigsten aber ist die Findung von 
Kandidat*innen für diese Arbeit. Einige 
unserer derzeitigen Vorstandsmitglie-
der haben sich bereit erklärt, wieder zu 
kandidieren. Andere scheiden – auch 
aus Altersgründen – aus. Aber wir haben 
auch jetzt schon Lücken, die wir nicht fül-
len konnten: Sowohl die Kirchenbezirke 
Zwickau als auch Löbau-Zittau sind der-
zeit nicht im Vorstand und damit auch 
nicht in der Pfarrervertretung vertreten. 
Dies steht bilderbuchmäßig für ein sich 
weiterverbreitendes Phänomen: Kaum 
noch Pfarrerinnen und Pfarrer können 
sich vorstellen, zusätzlich zu ihrem Dienst 
und den ergänzenden Aufgaben wie auch 
noch Vakanzvertretungen, eine weitere 
ehrenamtliche Funktion zu übernehmen. 
Das System der zu leistenden Arbeit in 
unserer Landeskirche muss dringend 
überdacht werden.
Gewählt wird also im Frühjahr 2026. Zum 
Vorsitzenden unseres Wahlausschusses 
wurde Dr. Reinhard Junghans gewählt. 
Er koordiniert das Wahlgeschehen für 
alle Kirchenbezirke und steht für Fra-
gen und Anregungen gern zur Seite! Bei 
unserer nächsten Jahrestagung wird das 
Wahlergebnis feststehen und ein neuer 
Vorstand sich hoffentlich konstituieren 

können.
Vielleicht haben es manche auf ihren Ge-
haltszetteln schon entdeckt: Zum 1. Juli 
2025 haben sich die Mitgliedsbeiträge er-
höht. Seit der letzten Anpassung des Mit-
gliedsbeitrags 2022 hat es nicht unerheb-
liche Veränderungen bei den Gehältern 
gegeben. Ab Februar 2025 erfolgte eine 
weitere Erhöhung der Gehälter. Unser 
Schatzmeister Michael Ramsch hat daher 
die Summen für die neuen Beitragshöhen 
ermittelt. Es wird also nicht alles einfach 
teurer, sondern wurde den gestiegenen 
Gehältern angepasst. In üblicher Weise 
sind das 0,4 % Vereinsbeitrag und 0,6 % 
für die Spendenden in der Solidarkasse. 
An dieser Stelle noch eine Bitte an alle, 

gekommen. Man ging nicht ins Pfarramt 
einer gewissen gesellschaftlichen An-
erkennung wegen.
Der gesamtdeutsche Pfarrverband hat zu 
dieser Frage aber eine Stellungnahme er-
arbeitet, die ebenfalls in der November-
ausgabe des Deutschen Pfarrerinnen- 
und Pfarrerblattes abgedruckt sein wird. 
Leider konnten wir uns nicht einigen zur 
Übernahme manch guter Gedanken aus 
der Pfarrergesamtvertretung der VELKD, 
an welchen auch unsere sächsischen Ver-
treter*innen mitgearbeitet hatten.
Grundsätzlich aber will ich wiederholen, 
was ich schon seit Monaten immer wie-
der sage:
1.	 Für die Erwartungen, die an den 

Dienst der Pfarrerinnen und Pfarrer 
in Deutschland gestellt werden, ist 
das öffentlich-rechtliche Dienstver-
hältnis derzeit am besten geeignet.3

2.	 Sollte es dennoch zukünftig für Neu-
einstellungen von Pfarrerinnen und 
Pfarrern zu einer Umstellung auf 
privatrechtliche Arbeitsverhältnisse 
kommen, so muss diese Umstellung 
konsequent mit neuer arbeitsrechtli-
cher Grundlage erfolgen. Eine einfa-
che Umschreibung des Pfarrdienst-
gesetzes auf privatrechtliche Basis 
ist nicht möglich.

3.	 Zur Erfüllung unseres Verkündi-
gungsauftrages benötigen wir auch 
in Zukunft eine ausreichende Anzahl 
qualifiziert ausgebildeter Pfarrerin-
nen und Pfarrer, die in guten und 
zeitgemäßen Rahmenbedingungen 
arbeiten können.

Wie auch immer: Benachteiligungen pri-
vatrechtlich angestellter Personen im 
Pfarrdienst sind nicht akzeptabel. Als 
Vorstand des Sächsischen Pfarrvereins 
3 z.B. Residenzpflicht, Arbeitszeit, Feiertagsarbeit, Dienstaufsicht auch nach Pensionierung

übernehmen wir ja qua landeskirchlicher 
Verordnung die Funktion der Pfarrerver-
tretung. Daher werden wir uns auch für 
diese Belange unserer derzeitigen und 
zukünftigen Kolleg*innen einsetzen.
Ich bin gespannt, welche Rolle dieser 
Themenkreis auf der EKD-Synode am 
kommenden Wochenende spielen wird. 
Die EKD trifft sich diesmal in Dresden. Da 
ich als Verbandsvorsitzender ohnehin of-
fizieller Gast der EKD bin, haben wir als 
Verband den Tagungsort Dresden zum 
Anlass genommen, erstmals auch unse-
ren Informationsstand auf der EKD-Syn-
ode aufzubauen. Wir wollen als Pfarrer-
schaft Präsenz zeigen, unsere Anliegen 
und Positionen verdeutlichen und mit 
den Synodalen ins Gespräch kommen.
Nun zu den eher internen, sächsischen 
Themen. Unser Vorstand hat im Januar 
2021 seine Arbeit aufgenommen. Ent-
sprechend unserer Vereinssatzung dau-
ert eine Legislaturperiode sechs Jahre, 
endet also fristgemäß am 31. Dezember 
2026. Seit ein paar Monaten bereiten wir 
im Vorstand die Wahlen für den nächsten 
Vorstand vor. Unsere Wahlordnung bleibt 
unverändert. Gewählt wird demnach in 
allen Kirchenbezirken je eine Vertreterin 
oder ein Vertreter als Vorstandsmitglied. 
Wählen dürfen alle Pfarrer*innen im ak-
tiven Dienst. Wählbar sind allerdings nur 
Mitglieder unsers Pfarrvereins, was mit 
der gerade erwähnten speziellen Kons-
truktion zwischen Vereinsvorstand und 
Pfarrervertretung der EVLKS zusammen-
hängt.
Wer an Details interessiert ist: Die Pfar-
rervertretungsverordnung ist auf der 
EVLKS-Homepage in der Rechtssamm-
lung unter 3.1.2.3 zu finden. Die Satzung 
des Sächsischen Pfarrvereins steht auf B

er
ich

t 2
02

5

Florenz Basilika San Lorenzo



14 15

die ihre Beiträge direkt überweisen: Bitte 
berechnet eure eigenen Beiträge selbst, 
also vom Grundgehalt 0,4 % Vereinsbei-
trag und 0,6 % für die Solidarkasse. Die 
jetzt höheren Beiträge haben wie gesagt 
den positiven Hintergrund der Gehalts-
zuwächse.
Daher erlaube ich mir einen Exkurs zu 
den wirklichen Problemen unserer All-
tagsarbeit: der Datenverarbeitung.
Beginnen wir mit dem E-Mail-Programm 
unserer Landeskirche. Wer nicht immer 
am heimischen Festnetzrechner arbeitet, 
kennt sicher das Problem: Die E-Mail ist 
fertig verfasst, man klickt auf „Senden“ – 
und bekommt eine Fehlermeldung. Also 
neu hochladen und alles von vorn tippen. 
Das nervt. Auch die Cloud stürzt beim 
Arbeiten öfters ab, was selbst die Mitar-
beitenden im LKA nervt. Die IT-Abteilung 
des CN unserer Landeskirche kennt das 
Problem und arbeitet an Lösungen. Aber 
wir müssen uns da draußen in unseren 
4 MEWIS ff.

Pfarrämtern schon auf diese Arbeitsmit-
tel verlassen können!
Noch schwieriger wird es mit der Mit-
gliederverwaltung. Sowohl der unserer 
Gemeindeglieder4 als auch unter uns 
Pfarrerinnen und Pfarrern. Das klingt 
grotesk: Aber da wir als Pfarrverein kein 
Teil der Landeskirche sind, darf kein Da-
tenaustausch mehr erfolgen. Wir bekom-
men keine Stellenwechsel und Umzüge 
mehr mitgeteilt. Dadurch können wir bei 
Adressänderungen auch Pfarrerblätter 
und Pfarramtskalender nicht mehr zu-
senden. Unsere gesamte Mitgliederver-
waltung müssen wir nun selber führen – 
ohne Datenaustausch mit der ZPV. Das ist 
ein enormer Mehraufwand. Und es führt 
zu Verdruss: Andreas Taesler bekommt 
keinen Zugriff mehr auf die Verzeichnisse 
der Ermeriti, um Jubilaren im Ruhestand 
zu gratulieren. Selbst ich als Vorsitzen-
der bekomme keinen Zugriff mehr auf 
ADAM, muss mir mit der Kachel „Pfarrer“ 
im Intranet behelfen, die wenigstens zu 
einer Behelfs-Datenbank führt. Gedruck-
te Pfarrerverzeichnisse gibt es ja nicht 
mehr.
Wir haben viele Gespräche geführt, kom-
men aber nicht wesentlich weiter. Immer 
wieder werden wir auf Vorschriften des 
Datenschutzes verwiesen. Daher haben 
wir an alle Vereinsmitglieder die ein-
dringliche Bitte:
Meldet uns bitte alle Stellenwechsel 
und Adressänderung von selbst.
Aus dieser Informationslücke ergibt sich 
heute auch eine seelsorgerliche Lücke: 
Wir können nicht wie üblich aller verstor-
benen Mitglieder gedenken. Für das lau-
fende Jahr haben wir einfach keine Mel-
dungen mehr erhalten. So bleibt uns nur, 
der verstorbenen Kollegen seit der letz-

ten Jahrestagung bis zum Ende des ver-
gangenen Kalenderjahres zu gedenken:
•	 Rudolf Bergau; zuletzt Inhaber Pfarr-

stelle St. Nikolai Bergen mit Werdau; 
im Ruhestand seit 2016

•	 Friedrich Bühler; zuletzt Inhaber der 
Pfarrstelle Dittersbach; im Ruhe-
stand seit 1998

•	 Heinz-Walter Baumann; zuletzt Inha-
ber der Pfarrstelle Hartmannsdorf; 
im Ruhestand seit 2001

•	 Johannes Roscher; zuletzt Inhaber 
der Pfarrstelle Zschopau sowie Lei-
ter der Kirchlichen Erwerbslosenini-
tiative; im Ruhestand seit 2019

„Unser Leben währet 70 Jahre, und 
wenn‘s hoch kommt, so sind’s 80 Jahre, 
und was daran köstlich scheint, ist doch 
nur vergebliche Mühe“ (Ps 90,10).
Wir sind ihnen dankbar für ihren Dienst 
befehlen ihren Geist in Gottes Hände ge-
mäß Psalm 31: Du hast sie erlöst, HERR, 
du treuer Gott.
Aller seit Januar 2025 Verstorbenen hof-
fen wir zur kommenden Jahrestagung ge-
denken zu können.
Derzeit ergibt unsere manuell geführte 
Mitgliederliste 533 Vereinsmitglieder. Er-
freulich ist weiterhin der gute Zuspruch 
bei Vikarinnen und Vikaren. Wir besu-
chen die Kurse bereits zu Beginn der Aus-
bildung. Nächste Woche5 sind wir wieder 
in Moritzburg zu Gast.
Ausdrücklich danken möchte ich an die-
ser Stelle Friederike Hecker, die sich un-
ermüdlich durch diesen Meldedschungel 
hindurchschlägt. Friederike hat dieses 
Amt erst vor einem Jahr von der so zeitig 
verstorbenen Steffi Stark übernommen, 
und dann gleich diese vielen Umstellun-
gen und Querelen. Danke, Friederike!
Und gleich noch eine erfreuliche Mit-
5 11.11.2025

teilung: Wir haben ein neues Vorstands-
mitglied im Verein: Gabriele Schmidt. 
Manche werden denken: Sie war doch 
schon immer dabei! Aber das war nur 
ihre Gastrolle. Gabi war bisher Mitglied 
im Thüringer Pfarrverein. Da sie in Pirna 
wohnt, hat sie bei uns in Sachsen seit vie-
len Jahren das SPV-Info-Heft erstellt. An-
fang 2025 ist Gabi zum SPV übergetreten 
– und unser Vorstand hat sie als stimm-
berechtigtes Vorstandsmitglied mit dem 
Auftrag der Redaktion für SPV-Info beru-
fen. Danke, Gabi!
Mit Dank ist es immer schwierig. Wen 
hebt man hervor? Wen vergisst man 
aus Versehen? Einen will ich trotzdem 
noch nennen: Stephan Tischendorf. Ur-
sprünglich wollten wir diese Jahresta-
gung gemeinsam inhaltlich vorbereiten. 
Aus persönlichen Gründen habe ich ihn 
damit fast allein lassen müssen, nur ge-
legentlich den aktuellen Stand erfragt. So 
verdanken wir ihm alles Inhaltliche dieser 
Tagung. Danke, Stephan!
Ich will auf jedem Fall dem gesamten Vor-
stand danken. Manche von euch wissen, 
dass ich familiär ein sehr schwieriges Jahr 
hatte. Aber Ihr vom Vorstand habt mich 
rückhaltlos unterstützt, mir beigestan-
den und Aufgaben übernommen. Das ist 
für mich eine wahre Dienstgemeinschaft. 
Gebe Gott, dass uns dieser Arbeitsstil 
miteinander erhalten bleibt.
So lasst uns in diesem Sinne miteinander 
die 7. Strophe des Liedes „Lobet den Her-
ren“ (EG 447) singen:
Gib, dass wir heute, / Herr, durch dein 
Geleite / auf unsern Wegen unverhindert 
gehen / und überall in deiner Gnade ste-
hen. / Lobet den Herren.

Eckehard MöllerB
er

ich
t 2

02
5

Ga
lle

ria
 d

el
l‘ A

cc
ad

em
ia

 F
lo

re
nz



16 1716

Bericht zur Arbeit der Solidarkasse
 2025

Die Arbeit der Solidarkasse war im 
zurückliegenden Jahr von einigen Be-
sonderheiten gekennzeichnet. Davon 
möchte ich erzählen – ohne zu Beginn 
zu versäumen, wieder den vielfachen 
und ausdrücklichen Dank derer weiter-
zugeben, die eingeladen waren, Urlaub 
in Sachsen bzw. an der Ostsee zu ver-
bringen oder aus dem Nothilfefond in 
persönlich schwierigen Situationen un-
terstützt werden konnten. Allen Spende-
rinnen und Spendern soll bewusst sein 
und bleiben: Mit ihren Spenden wird 
große Freude und tiefer Dank bewirkt.
Als erste Besonderheit ist zu nennen, 
dass der Solidarkasse im Jahr 2025 über-
raschend einige Spenden zugutekamen. 
Dies waren der Ertrag einer Sammelak-
tion bei einem runden Geburtstag (Was 
soll man denn schenken?), die Idee eines 
Kirchenvorstands bei der Bitte an die 
Gemeindeglieder um ein Erntedankop-
fer die Arbeit der Solidarkasse als einen 
konkreten Zweck zu benennen und die 
Verfügung im Testament einer kirch-
lichen Mitarbeiterin, einen Teil ihres 
Nachlasses zur Unterstützung der Mit-
arbeitenden in den evangelischen Kir-
chen Mittel- und Osteuropas zu verwen-
den. Dieses Geld ging im Frühjahr ein, 
als der Haushalt für 2025 im Vorstand 
gerade aufgestellt wurde. Es wurde der 
Beschluss gefasst, den Betrag, der als 
Nothilfefonds den Partnerkirchen zur 
Verfügung steht, um jeweils 500 € zu er-
höhen. Die Mitteilung darüber löste in 
den Partnerkirchen große Freude aus. 
– Beispiele, die zur Nachahmung wärms-
tens empfohlen werden!

Die zweite Besonderheit 
ist, dass es von der Öku-
menischen Urlaubsge-
meinschaft in diesem 
Jahr ein Video gibt. Se-
nior Roman Raszka, ein 
Superintendent aus der 
Schlesischen Ev. Kirche 
Augsburgischen Bekennt-
nisses filmte während der ge-
meinsamen Tage und stellt daraus das 
Video zusammen. Bei der Vorstellung 
seiner Arbeit berichtete er, dass er in 
Corona-Zeiten in seinem Pfarrhaus ein 
kleines Studio eingerichtet habe und 
dort auch nach der Pandemie weiter 
Andachten, Gottesdienste und Berichte 
aus dem Gemeindeleben produzierte. 
Als das Video an die Teilnehmenden ver-
schickt wurde, schrieb Roman Raszka 
dazu: „Damit wir uns noch einmal an 
diese wertvolle Zeit mit Gott in dieser 
einzigartigen internationalen Gruppe 
erinnern können. … Nochmals vielen 
Dank an die Organisatoren und Spender. 
Gott segne Sie.“ Das Video kann auf der 
Website des Pfarrvereins (Sächsischer 
Pfarrverein e. V. | Berichte) angeschaut 
werden.
Die dritte Besonderheit aus dem zurück-
liegenden Jahr ist eine so große Gäste-
zahl bei den Einladungen der Solidarkas-
se, wie es in den letzten Jahren bisher 
nicht der Fall war. Für alle 13 Einladun-
gen zur Ökumenischen Urlaubsgemein-
schaft delegierten die Partnerkirchen 
Teilnehmende. Leider wurde die Teil-
nahme für 2 Einladungen wegen einer 
Erkrankung und einem Unfall abgesagt. 

Su
p.

 i.
R.

 M
ar

tin
 H

en
ke

r

17

Beim Familienurlaub zeichnete sich im 
Mai ab, dass es vor allem in Rathen eine 
deutlich größere Gästezahl geben wird als 
bisher. Schlussendlich waren es 53 Perso-
nen. Diese hohe Zahl lag einmal daran, 
dass alle Einladungen wahrgenommen 
und mehrere Familien mit vier, fünf oder 
sechs Kindern delegiert wurden. Dazu 
hatte es vorher Anfragen der Partnerkir-
chen gegeben („Gibt es eine Obergrenze 
für die Familiengröße?“), oft verbunden 
mit der Bemerkung, dass es für große 
Familien besonders schwierig sei, einen 
gemeinsamen Urlaub zu finanzieren. Die 
Antwort, dass dies genau unserer Intenti-
on entspricht, solchen Familien Urlaub zu 
ermöglichen, wurde mit großer Erleich-
terung aufgenommen. Nach der Infor-
mation über die zu erwartende Situation 
bemerkte jemand aus dem Vorstand der 
Solidarkasse schmunzelnd: „Sollten wir 
eine Familien-Mindestgröße für die Ein-
ladungen zum Familienurlaub festlegen?“
Vor diesem Hintergrund gab es eine 
schöne Episode bei dem Gottesdienst, 
den wir gemeinsam mit der Königsteiner 
Kirchgemeinde und mehr oder weniger 
zufällig gekommenen Touristen in der 
Garnisonskirche auf der Festung König-
stein feierten. An der Kasse der Festung 
erhalten Gottesdienstbesucher gegen 
eine Bestätigung des Pfarramtes, dass 
sie Gottesdienstbesucher sind, ein kos-
tenloses Tagesticket für die Festung. Kurz 
vor Beginn des Gottesdienstes entstand 
an der Kasse ein regelrechter Stau. Die 
Kassenmitarbeiterin rief daraufhin beim 
„Küster“, einem Festungsmitarbeiter, der 
die organisatorischen Dinge rund um den 

Gottesdienst erledigt, an 
und fragte, wie viele Plätze denn 
in der Kirche überhaupt vorhanden sei-
en. Es kämen so viele, das hätte es noch 
gar nicht gegeben. Der Küster meldete 
sachkundig: „75 Plätze unten und dann 
noch die Emporen.“ Er kam nach dem 
Anruf zu mir und fragte, ob auf den Em-
poren jemand sitzen dürfe während des 
Gottesdienstes. Die letzten Familien ka-
men beim Eingangslied an, und wir feier-
ten wir mit ca. 100 jüngeren und älteren 
Schwestern und Brüdern aus vier Län-
dern einen fröhlichen Gottesdienst. – In 
diesem Zusammenhang ein herzlicher 
Dank an die Königsteiner Kirchgemeinde, 
die uns schon mehrere Jahre am letzten 
Sonntag in Juni und Juli die Gottesdienste 
in der Garnisonskirche der Festung Kö-
nigstein ausgestalten lässt.
Dresden im September 2025
Martin Henker

Seit Jahren gehört nach Aussage der Teilnehmenden die Ein-

ladung von Eleonore und Konrad Creutz zu einem Besuch bei 

ihnen in Hinterhermsdorf zu den Höhepunkten der Ökume-

nischen Urlaubsgemeinschaft.



18 19

Im November 2025 traf sich die Pfarrver-
tretung mit Landesbischof Tobias Bilz im 
Landeskirchenamt in Dresden. Themen 
dieser jährlichen Treffen sind aktuelle 
theologische Fragestellungen und die 
Situation sowohl unserer Kirche und der 
Kirchengemeinden als auch der Pfarrer-
schaft in Sachsen.
Mit Gedanken zur Tageslosung (2. Sam 
7,28 und Joh 8, 31f.) beginnt Landesbi-
schof Bilz die Sitzung: „Gott ist eben Gott. 
Ich verstehe nicht viel von Gott. Warum 
ist alles so wie es ist? Wie zeigt sich deine 
Macht, Gott? Ich muss mich an das halten, 
was ich von Gott erkannt habe. Es bleibt 
immer etwas offen von dem, was wir tun, 
für unsere Nachfolger. Ich bin Teil einer 

Generationenkette. Der Geist der Freiheit 
sollte über unserem Beruf wehen!“
Zu Beginn dürfen die Mitglieder der 
Pfarrvertretung ihre Themen und Frage-
stellungen benennen, welche sie als Pfar-
rerinnen und Pfarrer an der Basis stark 
beschäftigen. Dabei wurden genannt: 
Struktur von „Kirche im Wandel“, Missio-
narische Teilpfarrstellen, „…wie kann ich 
Trost an Menschen weitergeben, die un-
sere christliche Hoffnung nicht teilen…, 
Pfarrerbild in Bezug aus Pfarrreferenten, 
Jungbrunnen Konfirmandenarbeit, Frus-
tration über unbefriedigende Kommuni-
kationswege, neues Vikariatsmodell mit 
Bayern und der Bezug zur Gemeindepra-
xis, „… wie umgehen mit Erwartungen in 
größeren Gemeinden?“, „…wann müssen 
wir loslassen – Spannungsfeld kirchlicher 
Arbeit“, kranke Kolleginnen und Kollegen 
und Überforderung im Dienst, abneh-
mende Relevanz in der Gefängnisseel-
sorge, Sondertagung der Synode im März 
2026, aktuelle Friedensdenkschrift mit 
einem Paradigmenwechsel: „Was haben 
wir als Kirche für eine Botschaft?“
Bischof Bilz weist auf den Arbeitszeit-
planer „Gut. Genug. Gesegnet“ hin, der 
2026 in die Erprobung gehen soll. Er ist 
eine gute Grundlage, zur Erarbeitung 
eines aktuellen Berufsbildes für Pfarr-
personen. Zu den Grundkompetenzen 
gehören eine akademische theologische 
Ausbildung, die es ermöglicht, die Wirk-
lichkeit anhand theologischer Einsichten 
zu deuten. Dabei ist Erfahrungswissen, 
was im Laufe des Lebens gewonnen wird, 
wichtig. Beim Spenden der Sakramente 
Taufe und Abendmahl haben die Vikare 

Gespräch der Pfarrvertretung
mit Landesbischof Tobias Bilz

und Vikarinnen Anteil an der Ordination 
ihrer Mentoren. Als geistliche Leitungs-
aufgabe ist „Leitung mit dem Wort Got-
tes“ zu verstehen. Daneben ist fachliches 
„Handwerkszeug“ für andere Aufgaben 
wichtig. Pfarrpersonen sind aber auch 
Mentoren und Mentorinnen für Ehren-
amtliche und Mitarbeitende und sollten 
über multiplikatorische Kompetenzen 
verfügen. Im Berufsalltag werden teil-
weise die Erfahrungen von Macht und 
Ohnmacht im Umgang mit Mitarbeiten-
den als sehr komplex erlebt. Freiheit und 
Vertrauen stehen dabei in einem engen 
Verhältnis zueinander. 
Der Kirchliche Fernunterricht (KFU) wird 
als gutes Instrument zur Ausbildung von 
Pfarrreferentinnen und Pfarrreferenten 
wahrgenommen. Die Anforderungen an 
die Auszubildenden sind hoch und der 
zeitliche Rahmen anspruchsvoll. An einer 
digitalen Variante wird derzeit gearbei-
tet. Ein Defizit in der Ausbildung von ist 
die Seelsorgekompetenz, die aber mit 
Kursen in Moritzburg ergänz werden 
kann. Für engagierte Gemeindeglieder 
eignet sich der „qualifizierte Lektoren-
dienst“, um selbstständig Gottesdienste 
leiten zu können. 
Deutschlandweit wird an den Universitä-
ten ein starker Rückgang von Theologie-
studierenden verzeichnet. Die Universi-
tät Leipzig ist derzeit noch gut besucht.
Auf der Herbstsynode 2025 wurde der 
Umgang mit rechtsextremen Positionen 
und die Vereinbarkeit einer Mitarbeit 
im Kirchenvorstand diskutiert und eine 
Vorlage dazu erarbeitet: Die Parteizu-
gehörigkeit ist dabei nicht das alleinige 
Kriterium. Christen im Kirchenvorstand 
werden an ihren Worten und Taten 
gemessen. Das Gelöbnis wurde dazu 

positiv umformuliert. Geschwisterlicher 
Rat ist z.B. angezeigt und muss gehört 
werden. Das Menschenbild ist an Jesus 
Christus und seinem Leben und Handeln 
ausgerichtet. Im Konfliktfall können dann 
mit dieser Regelung Maßnahmen zum 
Ausschluss aus dem Kirchvorstand ge-
troffen werden. 
Landesbischof Bilz wird über Probleme 
mit dem Datenschutz informiert: Einige 
Regelungen erschweren schon längere 
Zeit die Mitgliederverwaltung und Kor-
respondenz des Pfarrvereins anlässlich 
Ordinationsjubiläen und hohen Geburts-
tagen. Verbindende geschwisterliche 
Kontakte und eine gute Beziehungspfle-
ge sollten in einer Zeit, in der sich eher 
Vieles auseinander bewegt, unterstützt 
und nicht behindert werden. 
Das Gespräch endet mit Vaterunser und 
dem Segen. (GS)

Ba
sik

ia
 S

an
ta

 M
ar

ia
 N

ov
el

la
 F

lo
re

nz

Florenz Basiliica Santa Croce



20 21

„Spitäler in Dresden“ – Vom Wandel 
einer Institution im 13.-16. Jahrhundert

Gespräch mit Dr. Alexandra Sta-
nislaw-Kemenah, Wissenschaftliche 
Mitarbeiterin an der TU Dresden, 
Wissenschaftliche Mitarbeiterin im 
Frauenstadtarchiv Dresden, Leiterin 
und Bildungsreferentin der Landes-
stelle für Frauenbildung und Projekt-
beratung in Sachsen, seit 1. Januar 
2012 Gleichstellungsbeauftragte der 
Landeshauptstadt Dresden und Mit-
glied im Beirat der Kirchlichen Frauen-
arbeit. 

Frau Dr. Stanislaw-Kemenah, Sie ha-
ben sich im Rahmen Ihrer Promotions-
arbeit 2007 mit dem Thema „Spitäler 
in Dresden“ beschäftigt und einen 
historischen Überblick dazu erarbei-
tet. Was war prägend für die ersten 
Spitäler in Dresden? Welche Voraus-
setzungen waren notwendig, um dort 
einen Platz zu finden? Wie lange konn-
te der Aufenthalt dauern?
Ja, das ist richtig, meine Dissertation 
wurde 2007 veröffentlicht und hat noch 
folgenden Untertitel: Vom Wandel einer 
Institution (13. bis 16. Jahrhundert). Und 
genau darum geht es – wie waren die 
Anfänge, welche Veränderungen haben 
Spitäler in Dresden durchlaufen müssen, 
um über Jahrhunderte hinweg und unter 
geänderten politischen, auch konfessio-
nellen, Bedingungen Bestand zu haben 
und dabei in der Bevölkerung aber trotz-
dem als quasi „unveränderliche“ Einrich-
tung für Bedürftige wahrgenommen zu 

werden. Prägend war zum einen die Aus-
gangslage: Für wen sollten die Spitäler 
geschaffen sein? Wer sollte aufgenom-
men werden? Und wer bestimmte das? 
Da gab es durchaus Unterschiede und 
Abgrenzungen – während das Materni-
spital in der Nähe der Dresdner Frauen-
kirche in der Überlieferung gegen Ende 
des 13. Jahrhunderts auftritt und dem-
gemäß „für Alte und Kranke“ seitens des 
sächsischen Landesherrn gestiftet wur-
de, war das seit dem ausgehenden 13. 
bzw. beginnenden 14. Jahrhunderts sei-
tens des städtischen Magistrats initiierte 
Bartholomäispital für Aussätzige und das 
ab 1455 überlieferte spätere Jakobsspital 
als Pilger- und Elenden (also Fremden-)
herberge vorgesehen. Je nach Bedarf 
erfüllten die Spitäler somit unterschied-
liche Zwecke – änderten sich die Bedarfe, 
änderten sich auch die Zuschreibungen. 
So entwickelte sich das Maternihospital 
über die Jahrhunderte zu einer Versor-
gungseinrichtung Dresdner Bürgerinnen 
unter der Ägide des städtischen Rats, 
das Bartholomäispital war nach Abeb-
ben der Seuche Aufnahmeort für (auch 
ansteckende) Kranke und Hilfsbedürf-
tige „aller Art“. Beide blieben über Jahr-
hunderte in der Verwaltung der Stadt. 
Das nach Ausbleiben der Pilgerströme 

Gespräch

Dr
. A

le
xa

nd
ra

 S
ta

ni
sla

w
-K

em
en

ah
,

vom Landesherrn neu gegründete Ja-
kobsspital wurde im 16. Jahrhundert ein 
Heim für alte und kranke einheimische 
Männer, die zudem am Hof oder im Hof-
umfeld gearbeitet haben mussten. Der 
Landesherr bestimmte in letzter Instanz 
über die Besetzung der Plätze. Dafür 
brauchte es ein „Aufnahmegesuch“, in 
dem genau die Gründe für die Aufnah-
me sowie ein „guter Leumund“ mit Be-
legen (möglichst eine Bestätigung eines 
Pfarrers aus der Heimatgemeinde) und, 
wenn möglich, ein kleiner eigener Beitrag 
für das Spitalleben (bestehend entwe-
der aus Geld und/oder noch möglicher 
Arbeitsleistung) genannt wurden. Dass 
täglich gebetet wurde, war die Hauptleis-
tung der Insassen. Zudem musste, um 
einen Platz im Maternispital zu erlangen, 
die Bittstellerin aus Dresden stammen 
oder in Dresden lange gelebt haben und 
Pfründgeld entrichten, sprich: für Unter-
kunft und Verpflegung zahlen. Ähnliches 
gilt für das Bartholomäispital auf weitaus 
geringerem Niveau. Die Aufnahme „um 
Gotteslohn“, also unentgeltlich rein aus 
der Nächstenliebe heraus, trat hingegen 
sehr zurück. Je nach Alter, Krankheit, Ver-
fassung und Verhalten der Bedürftigen 
im Spital (es gab auch Ausweisungen!) 
konnte ein Aufenthalt wenige Wochen 
oder auch Jahrzehnte dauern. 

Wie wurden die Spitäler finanziert? 
Mussten die Patienten einen Eigen-
anteil der anfallenden Kosten über-
nehmen? Wer ist eingesprungen, wenn 
arme Menschen stationäre Hilfe ge-
braucht haben? 
Finanzierung und Ausstattung hingen in 
erster Linie von Denjenigen ab, die die 
Spitäler ins Leben riefen. Dazu kamen 

Spendengelder oder testamentarische 
Hinterlassenschaften. Bis auf das lan-
desherrliche Jakobsspital, das fast aus-
schließlich am finanziellen Tropf des 
Herzogs hing, waren die beiden anderen 
Spitäler auch Wirtschaftsbetriebe im 
Sinne der Selbstversorgung. Und die Bar- 
und Sachmittel der aufzunehmenden 
Menschen spielten natürlich ebenfalls 
eine Rolle. Unterstützend standen Ver-
wandte und die Nachbarschaft zur Seite; 
medizinische Versorgung gab es bei Be-
darf über herbeizuholende Barbiere (z. 
B. bei Unfällen) oder wurde im Sinne der 
„Aufwartung“ durch das Spitalpersonal 
mit geleistet. Die Spitäler waren ja kei-
ne Krankenhäuser, sondern kamen eher 
den heutigen Vorstellungen von Altenhei-
men nahe.

Welche Krankheiten wurden in den 
Hospitälern behandelt? Gab es auch 
Krankheiten, z. B. Lepra oder Pest, 
die zu einer Isolation der Patienten 
führten? 
Aus den Spitalrechnungen – das sind die 
Hauptquellen, die auf den Alltag im Spital 
Rückschlüsse zulassen – gehen in 1. Linie 
Unfälle hervor, für deren Behandlung 
z. B. ein Barbier separat entlohnt werden 
musste. In den Aufnahmegesuchen ist 
häufig eher unspezifisch von verschie-
denen Schmerzen – in Verbindung auch 
mit dem Alter der Gesuchstellenden - die 
Rede, ohne dass genau daraus hervor-
ginge, woran die Leute litten. Formulie-
rungen wie „harter Fluss in den Augen“, 
die „Plage durch das liebe Kreuz“ oder 
„erkaltete Schenkel“ weisen zumindest 
ungefähr in eine Richtung. Man wird 
also von Verwundungen, Erfrierun-
gen, Amputationen, angeborenen oder 



22 23

plötzlich auftretenden Verkrümmungen, 
Schwellungen, Altersversteifungen, Läh-
mungen sowie Quetschungen und allge-
meinem Arbeitsverschleiß verschiedener 
Schweregrade sprechen können. Ausge-
hend vom Richtmaß der Arbeitsfähigkeit 
ging es vor allem darum, ob der Mensch 
noch annähernd in der Lage war, seinen 
Lebensunterhalt selbst zu verdienen. Aus 
Gründen der Ansteckungsgefahr lagen 
Spitäler (verkehrsgünstig) außerhalb 
städtischer Mauern; dies gilt auch für die 
Dresdner Einrichtungen. Das Bartholo-
mäispital war eben ursprünglich ein Spi-
tal für Aussätzige, bevor es für Menschen 
mit verschiedensten auch ansteckenden 
Krankheiten eingesetzt wurde und teil-
weise Insassen aus anderen Dresdner 
Spitälern auch dahin überführt wurden. 
Von einer „Isolation“ mit entsprechender 
„Intensivstation“ nach heutigen Vorstel-
lungen kann jedoch keine Rede sein.

Gab es Unterschiede in der Behand-
lung zwischen armen und reichen 
Patienten? Waren ausreichend Kran-

kenbetten vorhanden oder gab es 
Wartezeiten? Nach welchen Kriterien 
wurden die Patienten dabei ausge-
wählt?
Hier muss ich vorsichtig antworten, dass 
es zumindest überlieferungstechnisch 
keine Nachweise für unterschiedliche 
Behandlungsweisen je nach Geldbeutel 
gibt. Auch sollte nicht von Patienten ge-
sprochen werden, eher von Bedürftigen, 
da es sich eben nicht um Krankenhäuser 
nach heutigem Verständnis handelte, 
sondern eher um Versorgungsheime. 
Allerdings ist die soziale Differenzierung 
zwischen solchen Menschen, die sich 
einen Spitalplatz erkaufen konnten und 
solchen, die eben dazu nicht in der Lage 
waren und in einer Einrichtung für die 
sozial Schwächeren unterkommen muss-
ten, schon ein Beleg dafür, dass es eben 
Unterschiede gab und die Ausstattung 
und Versorgung in einer eher „ärmeren“ 
Einrichtung schlichter gewesen sein dürf-
te als in einem „reichen Weiberspittel“. 
Dass trotzdem jedwede Einrichtung ge-
braucht und nachgefragt wurde, zeigen 
Wartelisten bzw. Formulierungen bei 
bestätigten Aufnahmegesuchen „an die 
erste freiwerdende Stelle“. Zu den Kri-
terien gehörten wir bereits erwähnt das 
Geld oder eine Sachleistung, der Verweis 
auf den Bürgerstatus oder einen langen 
Aufenthalt in der Residenz, der Nachweis 
einer pflichtbewussten und ehrenhaften 
Tätigkeit möglichst für den Hof, eine red-
liche und christliche Lebensführung so-
wie die Unfähigkeit der eigenen Lebens-
sicherung aufgrund von Krankheit, Alter 
und daraus resultierender Armut. Frau-
en definierten sich - dem gesellschaft-
lich etablierten geschlechtsspezifischen 
Rollenverständnis folgend, übrigens in 

dieser Hinsicht als Hinterbliebene über 
ihre Ehemänner und deren Arbeitsleis-
tung…

Nach welchen Regelungen oder Ord-
nungen wurde ein Spital geführt? Wie 
hat die geistliche Begleitung für die 
Patienten sich in dieser Zeit entwi-
ckelt? Wurde das soziale Umfeld des 
Patienten zur Unterstützung in der 
Pflege oder Essensversorgung mit 
einbezogen? 
Für die Dresdner Spitäler wurden Hospi-
talordnungen aufgestellt, die allerdings 
erst seit dem 16. Jahrhundert überliefert 
sind. Durch diese Ordnungen wurde das 
Leben im Spital sehr detailliert struktu-
riert. Das ging über die Anordnungen 
des Spitalmeisters und Personals über 
die Insassenaufnahme, Versorgung mit 
Kost und Logis sowie Kleidung, die Unter-
bringung sowie schließlich das Verhalten 
der Insassen im Spital und untereinan-
der. Die 1536 vom katholischen Herzog 
Georg erlassene Ordnung für „sein“ Spi-
tal zeigt auf, dass der Spitalmeister ein 
Geistlicher zu sein habe, der die Aufsicht 
über das leibliche und geistige Wohl der 
Insassen hatte. Zu letzteren gehörte das 
Abhalten der Messe sowie das Predigen 
des Evangeliums. Zudem sollte der Spi-
talmeister selbst im Spital residieren und 
nur durch den Landesherrn bzw. dessen 
Erben und nicht durch den Bischoff in 
sein Amt eingeführt werden. Über geist-
liche Begleitung bzw. die Vorschriften, 
wann wo welche Gottesdienste seitens 
der Spitalinsassen zu besuchen waren, 
wann sie das Abendmahl feierten und zu 
welcher Zeit bzw. wie sie von einem „Le-
semeister“ im Katechismus unterwiesen 
und daraus befragt wurden, erfährt man 

erst Genaueres aus den Spitalordnungen 
nach Einführung der Reformation bzw. 
auch aus Visitationsakten.

Der Übergang von einem hohen Le-
bensalter zur Altersarmut war vermut-
lich aufgrund mangelnder Altersvor-
sorge kurz. Welchen Unterschied zur 
Versorgung vom Altenheim zum Ar-
menhaus ist Ihnen bekannt? In welcher 
Weise wurde im Spitalbetrieb zwischen 
Krankenhaus und Altersheim oder 
Armenhaus unterschieden? 
Spitäler sind in 1. Linie Einrichtungen 
zur Versorgung von Bedürftigen vieler-
lei Art. Sie sind nicht zu verwechseln mit 
Krankenhäusern. Schon allein der Name 
Hospital, der sich von „hospes“ – Gast – 
ableitet, deutet auf einen entsprechen-
den Umgang mit Bedürftigen auf dem 
christlichen Gebot der Nächstenliebe 
fußend hin. Nach mittelalterlichem bzw. 
frühneuzeitlichem Verständnis, wonach 
die Verantwortlichkeiten in einer auf 
Ungleichheit basierenden Gesellschaft 
anders verortet waren, gab es im Sinne 
dieser Gesellschaftsordnung eine Verant-
wortung, ein möglichst großes Spektrum 
von Bedürftigkeit in der Unterbringung 
im Hospital abzudecken. Der Mensch des 
Mittelalters und der Frühen Neuzeit wur-
de grundsätzlich in seinem sozialen Um-
feld versorgt, wenn nötig auch gepflegt, 
er war Teil dieses sozialen Verbundes aus 
(Kern-)Familie, Verwandten, Nachbarn, 
Bruderschaften, Zünften. Wenn dieses 
„Auffangnetz“ aus welchen Gründen 
auch immer nicht mehr griff, dann wand-
te man sich an ein Hospital.

Hatte die Reformation 1539 Auswir-
kungen auf den Betrieb der Spitäler? 

Grundriss der Stadt Dresden um 1500 (Ausschnitt). 1 = Materni-
hospital; 2 = Bartholomaeihospital; 3 = Jakobshospital. Erstellt auf 
der Grundlage des Planes der Stadt Dresden um 1500 von Otto 
Richter und Cornelius Gurlitt im Jahre 1900, in: Otto Richter, Ge-
schichte der Stadt Dresden, Bd. 1: Dresden im Mittelalter, Dresden 
1900, Beilage.



24 25

Hier gilt es zu unterscheiden – hinsicht-
lich der Strukturen ja, schließlich gab es 
nun eine andere geistliche Leitung bzw. 
Ämter, stärkere Überprüfungen der Ein-
richtungen und Insassen sowie deren 
christlicher Lebensführung durch regel-
mäßige Visitationen und Befragungen, 
kurz: Es wurde bürokratischer, reglemen-
tierter, teils bis in die kleinsten Kleinig-
keiten, wie die Spitalordnungen auswei-
sen. Dies stand im Zeichen der Sorge um 
den gemeinen Nutzen, in Verantwortung 
gegenüber den städtischen und vorstäd-
tischen Gemeinden Missstände zu be-
seitigen und Unterstützung denjenigen 
(in der Regel Einheimischen) zukommen 
zu lassen, die nach Ansicht der Obrigkeit 
wirklich in Not geraten waren. Dies zeigt 
sich in Dresden z. B. auch in den wieder-
holt erlassenen Almosen- oder Bettler-
ordnungen, die das fremde Bettelwesen 
einschränken sollten, ihren Zweck jedoch 
nur vorübergehend oder gar nicht er-
füllten. Hinsichtlich des täglichen Lebens 
im Spital gab es so gut wie keine Auswir-
kungen – galten die Gebete der Bewoh-
nenden in vorreformatorischer Zeit dem 
Seelenheil des Landesherrn bzw. den 
Vertretungen des städtischen Magistrats 
als Spitalstifter (Gabe-Gegengabe-Prin-
zip), so wurden sie nach 1539 „für das 
geistliche und weltliche Regiment“ unter 
Einbeziehung der Familien der Stifter und 
deren gute Beziehungen zum Spital ge-
leistet; die „Arbeitsleistung Gebet“ blieb 
jedoch in ihrer Bedeutung unverändert.

Das Verständnis von Krankheit und 
Gesundheit aus christlicher Sicht heu-
te unterscheidet sich von damaligen 
theologischen Sichtweisen erheb-
lich. Welche Auswirkungen hatte das 

Verständnis von Krankheit als Folge 
von Sünde für den Spitalbetrieb und 
die kranken Patienten im Alltag? Gab 
es Bestrafungen für die Patienten? 
Das Wohlergehen und die Sorge um den 
Erhalt des Körpers im Sinne von dessen 
Arbeits- und Funktionsfähigkeit stand 
auch im 16. Jahrhundert hoch im Kurs. 
Krankheit, vor allem wenn sie langwie-
rig oder lebensbedrohend war, markier-
te einen Lebenseinschnitt. Der Mensch 
wurde „von der Hand Gottes berührt“. 
Der Bezug zwischen Gott, Krankheit und 
Altersschwäche wird in einigen Bittgesu-
chen zur Aufnahme in das Jakobsspital 
deutlich. Dabei deuten die Antragsteller 
ihre Gebrechen in erster Linie als Kon-
sequenz sündigen Verhaltens, dem eine 
gerechte, göttliche Strafe folgen muss, 
gegen die jedes Auflehnen zwecklos ist 
und die ein Sich fügen in das von Gott 
ausgewählte Schicksal des Einzelnen zur 
Folge hat. Aber auch, dass Gottes Hilfe 
die betroffenen Personen nach schwerer 
Krankheit am Leben erhielt und ihnen 
trotz ihrer Gebrechen zumindest zeitwei-
se die Möglichkeit zur Arbeit und damit 
zur Ernährung der Familie bot, bevor sie 
sich um einen Spitalplatz bemühten, ist 
in Bittgesuchen zu finden. Die protes-
tantische Vorstellung des in erster Linie 
strafenden, aber auch tröstenden und 
barmherzigen Gottes, wie sie beispiels-
weise auch in Visitationsvorschriften und 
landesherrlichen Mandate Kursachsens 
aus dem 16. Jahrhundert zu finden ist, 
wird hier deutlich. Und sie spiegelt sich 
in besagten Spitalordnungen mit ihren 
einschlägigen Rubriken: Für die rechte 
Lebensführung und den Einsatz der noch 
verbleibenden Lebenszeit ohne Müßig-
gang, die eben nicht „Gottes Zorn“ nach 

sich ziehen sollte, hatten die Bewoh-
nenden sich züchtig, friedlich, ehrlich, 
bescheiden und gehorsam zu verhalten 
– Gotteslästerung war ein sehr großes 
Vergehen! Bestrafungen wurden gemäß 
Spitalordnung angedroht, bestanden 
zumeist in Reduktion oder Entzug von 
Verpflegung, aber auch Gefängnis und 
schlussendlich der Ausweisung aus dem 
Spital. Allerdings wurden diese Strafen 
– auch aufgrund der einzuschaltenden 
übergeordneten Stellen (die Bürokratie 
von heute lässt grüßen!) kaum ange-
wandt, soweit sich dies aus den Quellen 
herleiten lässt.

Konnten die Patienten an speziellen 
Krankenhausgottesdiensten oder an-
deren Formen des geistlichen Lebens 
teilnehmen? Ist bekannt, wann die 
ersten Krankenhausseelsorger einge-
führt wurden?
Zum ersten Teil – siehe oben; da die Stu-
die das 13. bis 16. Jahrhundert umfasst 
und sich mit Hospitälern befasst, kann 
von „Krankenhausseelsorge“ keine Rede 
sein. Sicherlich wird es geistlichen Bei-
stand für Sterbende gegeben haben – in 
den Spitalordnungen sind entsprechen-
de Rubriken enthalten, die sich mit dem 
Umgang mit Verstorbenen befassen.

Fazit: Der Wandel der Spitäler wurde in 
erster Linie von außen über soziale und 
ökonomische Umstände an die Einrich-
tungen herangetragen, um von diesen 
dann dergestalt aufgenommen und ver-
arbeitet zu werden, dass ihre Anpassung 
die städtisch-gesellschaftlichen Ansprü-
che widerspiegelte. Das betraf die auf-
zunehmende Klientel ebenso wie das 
Regelwerk oder die Leitungsstrukturen. 

Auf diese Weise reagierten die Häuser 
auf sich verändernde Rahmenbedingun-
gen. Aber die Substanz blieb unverän-
dert erhalten und wurde auch weiterhin 
so verstanden: die Umsetzung des in der 
Bibel vorgeschriebenen Gedankens der 
Barmherzigkeit als christlichem Grund-
wert sozialen Zusammenlebens.
Vielen Dank für die interessanten Infor-
mationen zur historischen Entwicklung 
der Spitäler in Dresden! (G.S.)

Ja
ko

bs
ki

rc
he

 u
nd

 Ja
ko

bs
ho

sp
ita

l. 
Ge

sa
m

ta
nl

ag
e 

un
d 

Er
dg

es
ch

os
sg

ru
nd

ris
s d

es
 S

pi
ta

ls.
 Z

ei
ch

nu
ng

 a
us

 d
er

 S
am

m
lu

ng
 vo

n 
Kö

ni
g 

Fr
ie

dr
ich

 A
ug

us
t I

I. 
au

fg
en

om
m

en
 d

ur
ch

 J.
 F

. K
. (

Kr
ub

sa
ciu

s?
) 

im
 Ja

hr
e 

17
88

, i
n:

 C
or

ne
liu

s G
ur

lit
t, 

Be
sc

hr
ei

be
nd

e 
Da

rs
te

llu
ng

 d
er

 ä
lte

re
n 

Ba
u-

 u
nd

 K
un

st
de

nk
m

äl
er

 d
es

 K
ön

ig
re

ich
s S

ac
hs

en
. D

ie
 S

ta
dt

 D
re

sd
en

, H
ef

t 2
1-

23
, D

re
sd

en
 1

90
3,

 S
. 1

72



26 27

eine Aufgabe und 
Herausforderung  
für Theologie und Kirche1

Von Prof. Dr. Enno Edzard Popkes, 
Christian-Albrechts-Universität Kiel

1. Das Anliegen und die Struktur des 
vorliegenden Beitrags
,Nahtoderfahrungen und verwandte 
Phänomene‘ in Todesnähe (Sterbevisio-
nen, Nachtodkontakte, Medialität etc.) 
ziehen eine immer stärkere Aufmerk-
samkeit auf sich. Dies liegt einerseits da-
ran, dass immer mehr Menschen, welche 
diese Erfahrungen haben, dazu bereit 
sind, öffentlich über ihre Erfahrungen zu 
sprechen. Andererseits existieren immer 
bessere mediale Möglichkeiten, diese Er-
fahrungen zu kommunizieren und über 
ihre Deutung ins Gespräch zu kommen. 
Entsprechend gibt es immer mehr Be-
rufsgruppen, bei denen eine Kenntnis 
dieser Phänomene und ihrer konträren 
Deutungen wichtig ist (z.B. Mitarbeiter 
in Hospizen, Krankenhäusern, Pflegehei-
men etc.). Eine Berufsgruppe, die diesbe-
züglich eine besondere Stellung und Be-
deutung hat, sind Pastor*innen und jene 
Student*innen, die sich auf eine pasto-
rale Arbeit vorbereiten, also Studenten 
der Theologie. Aus diesem Grund möchte 
der vorliegende Beitrag erläutern, wa-
rum Nahtoderfahrungen eine Aufgabe 
und Herausforderung für Theologie und 
Kirche sind und wie sie in Zukunft in der 
1 Der vorliegende Beitrag ist eine sehr knapp gehaltene Zusammenfassung von vielen Vorarbeiten, die ich bereits zu diesem Themenfeld ediert habe. Aus diesem 

Grund verweise ich immer wieder auf jene bereits vorliegenden Texte, die zu Rate gezogen werden müssen, wenn eine präzisere Kenntnis der entsprechenden 

Diskurse gewünscht wird. 

theologischen und seelsorgerischen Aus-
bildung gewürdigt werden sollten. 
Im Folgenden wird zunächst die zentrale 
Frage wissenschaftlicher Forschungen 
zu ,Nahtoderfahrungen und verwand-
ten Phänomene‘ in Todesnähe benannt, 
nämlich das sogenannte ,Leib-Seele-Pro-
blem‘ (3.) Vor diesem Hintergrund wer-
den wesentliche Phänomene benannt, 
die im Zusammenhang mit Nahtoderfah-
rungen auftreten können (4.). Daraufhin 
sollen zentrale Fragen benannt werden, 
die bei wissenschaftlichen Diskussionen 
zu diesen Phänomenen zu beachten sind. 
In diesem Zusammenhang benenne ich 
auch, was für mich persönlich nach vielen 
Jahren der Forschung ein wissenschaftlich 
plausibler Denkansatz ist (5.). Mit einem 
abschließenden Ausblick soll schließlich 
skizziert werden, welche Bildungsange-
bote es diesbezüglich für Pastor*innen 
und Student*innen der Theologie geben 
sollte und in welcher Weise die ,Kieler 
Akademie für Thanatologie e.V.‘ daran 
arbeitet, diese Angebote zu konzipieren 
(6.). Zunächst sollen jedoch einige Vor-
bemerkungen benannt werden, die bei 
allen Diskursen zu Nahtoderfahrungen 

immer wieder vergegenwärtigt werden 
müssen (2.). 

2. Vorbemerkung zu einer wissen-
schaftlichen Auseinandersetzung  
mit Nahtoderfahrungen
Bevor wesentliche Phänomene beschrie-
ben werden, die im Zusammenhang mit 
Nahtoderfahrungen auftreten können, 
gilt es sich zunächst drei Vorbemerkun-
gen zu vergegenwärtigen, die bei allen 
Diskursen zu diesem Themenfeld zu 
berücksichtigen sind2. Die erste Vorbe-
merkung ist die folgende: Menschen mit 
Nahtoderfahrungen heben stets hervor, 
dass es ihnen kaum möglich ist, die In-
halte ihrer Erfahrung mit den ihnen zur 
Verfügung stehenden Worten und Kate-
gorien angemessen zu beschreiben. Dies 

führt zu der grundlegenden Frage, 
wie subjektive Erfahrungen, 

deren Inhalte kaum ange-
messen beschrieben wer-
den können, zu einem 
Gegenstand einer ob-
jektiven Untersuchung 
werden sollen? Diese 

grundlegende Frage führt 
zu einer zweiten Vormer-

kung: Nahtoderfahrungen 
sind stets individuell und lassen 

sich nicht standardisieren. Dies bedeu-
tet, dass alle bereits vorliegenden und 
noch folgenden Kategorisierungen der 
Phänomene, die im Zusammenhang mit 
Nahtoderfahrungen auftreten können, 
2 Ausführlich zu diesen erkenntnis- und wissenschaftstheoretischen Problemen vgl. E. E. Popkes, Erfahrungen göttlicher Liebe. Band 1: Nahtoderfahrungen als 

Zugänge zum Platonismus und zum frühen Christentum, Göttingen 2018, 20-22 bzw. 71-80. 

3 Zu den überaus komplexen Diskursen zum Begriff ,Seele‘ und zum Leib-Seele-Problem vgl. die Beiträge der instruktiven Sammelbände von J. Dierken/M. D. Krü-

ger (Hg.), Leibbezogene Seele?: Interdisziplinäre Erkundungen eines kaum noch fassbaren Begriffs (Dogmatik in der Moderne 10), Tübingen 2015; G. Jüttemann/M. 

Sonntag/C. Wulf (Hg.), Die Seele. Ihre Geschichte in Europa, Göttingen 2005; J. Figl/H.-D. Klein (Hg.), Der Begriff der Seele in der Religionswissenschaft, Würzburg 

2005; K. Crone/R. Schnepf/J. Stolzenberg (Hg.), Über die Seele (Suhrkamp-Taschenbuch Wissenschaft 1916), Berlin 2010 etc

4 In beiden Versionen wurden die Begriffe „Seele“, „Bewusstsein“ und „Selbstbewusstsein“ jeweils in Anführungszeichen gesetzt. Dies bedeutet, dass diese Begrif-

fe eigentlich zunächst geklärt werden müssten, wie ich diese Begriffe definiere. Dies ist im Rahmen des vorliegenden Beitrags jedoch nicht möglich. Diesbezüglich 

verweise ich auf meine Vorarbeiten in E. E. Popkes, Erfahrungen göttlicher Liebe (s. Anm. 2), 71-82.

stets nur unter Vorbehalt zur Kenntnis zu 
nehmen sind. Die dritte Vorbemerkung 
widmet sich einem wissenschaftstheore-
tischen Problem, das eine Ursache dafür 
ist, dass es (noch) keine abgeschlossene 
wissenschaftliche Einschätzung zu Nah-
toderfahrungen gibt: Es gibt nämlich 
nicht „die Wissenschaft“, sondern nur 
fragmentierte Bereiche von Wissen und 
wissenschaftlicher Expertise. Aus diesem 
Grund muss immer gefragt werden, wel-
che Ansichten in welcher wissenschaft-
lichen Disziplin zu welcher Zeit aufgrund 
welcher Prämissen vertreten werden 
bzw. vertreten wurden.
Vor dem Hintergrund dieser Vorbemer-
kungen kann nun die zentrale wissen-
schaftliche Frage einer Auseinanderset-
zung mit Nahtoderfahrungen benannt 
werden, nämlich das sogenannte ,Leib-
Seele-Problem‘. 

3. Nahtoderfahrungen als Zugänge 
zum ,Leib-Seele-Problem‘
Nahtoderfahrungen eröffnen eine von 
vielen Zugangsperspektiven zu einer zen-
tralen Frage menschlicher Existenz, näm-
lich zu dem sogenannten ,Leib-Seele-
Problem‘3. Dieses Problem impliziert eine 
Frage, die in einer allgemeinen und einer 
spezifischen Version formuliert werden4. 
Die allgemeine Version lautet:
Welches Verhältnis besteht zwischen den 
Dimensionen der menschlichen Existenz, 
die mit Begriffen wie „Seele“, „Bewusst-
sein“, „Selbstbewusstsein“, „Körper“ und 

Nahtoderfahrungen:

Im
ag

e 
by

 H
el

lo
 C

dd
20

 fr
om

 P
ix

ab
ay



28 29

„Materie“ beschrieben werden?
Die spezifische Version lautet: Gibt es Di-
mensionen der menschlichen Existenz, 
die den Tod des Körpers überdauern und 
mit Begriffen wie „Seele“, „Bewusstsein“ 
und „Selbstbewusstsein“ beschrieben 
werden können?
In Bezug auf diese Frage gilt es sich eine 
grundlegende Frage zu vergegenwärti-
gen: Viele Beiträge zum wissenschaft-
lichen Diskurs zu Nahtoderfahrungen 
basieren auf einem sogenannten Natu-
ralismus oder reduktiven Materialismus. 
Nach einer solchen Anthropologie lassen 
sich alle Dimensionen der menschlichen 
Existenz, die mit Begriffen wie „Seele“, 
„Bewusstsein“ oder „Selbstbewusst-
sein“ beschrieben werden, auf materielle 
Grundlagen zurückführen, insbesondere 
auf physiologische Prozesse im Gehirn5. 
5 So treffend M. Ermann, Psychosomatische Medizin und Psychosomatik: ein Lehrbuch auf psychoanalytischer Grundlage, 7., erweiterte und überarbeitete 

Auflage, Stuttgart 2020, 17, der die historischen Hintergründe der Entstehung eines reduktiven Materialismus in Bezug auf das Leib-Seele-Problem komprimiert 

beschreibt: „In der abendländischen Kultur wurden Seele und Körper in Anschluss an die griechische Philosophie und Medizin traditionell als Ganzheit betrachtet. 

Erst René Descartes stellt 1641 in seinen ,Meditationen‘ die res cogitanas, d.h. Geist, Seele, Verstand und Vernunft, den res extensa, d.h. dem Körper gegenüber 

und prägte damit nachhaltig das abendländische Denken. Mit der naturwissenschaftlichen Wende in der Medizin in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts 

gewann ein physikalistisches Krankheitsverständnis in der Medizin … die Oberhand und verlagerte den Schwerpunkt der Krankheitslehre auf anatomische Struk-

turen und physikalisch-energetische sowie biochemische Vorgänge. In Folge dessen entstand eine auf das Messbare zentrierte, ,positivistische‘ Annäherung an 

Patienten und ihre Krankheiten. Das Leib-Seele-Problem, d.h. die Frage nach den morphologischen und funktionellen Grundlagen des Zusammenwirkens von 

Geist und Materie in Krankheit und Gesundheit, wurde zum Gegenstand der medizinischen Philosophie.

6 Die Konsequenzen einer reduktiv-materialistischen Anthropologie für das Verständnis von des Phänomens ,Tod‘ bringt S. Hawking, zitiert nach einem Interview 

für die Zeitung ,The Guardian´; deutsche Übersetzung in einer Ausgabe des Magazins ,Focus´ vom 26. 2. 2015 treffend auf den Punkt: „Ich betrachte das Gehirn 

als einen Computer, der aufhört zu funktionieren, wenn seine Bestandteile versagen. Es gibt keinen Himmel und kein Leben nach dem Tod für kaputte Computer. 

Dies ist ein Märchen für Leute, die Angst vor der Dunkelheit haben.“ 

7 Dieser Befund geht einher mit dem Sachverhalt, dass auch für Vertreter*innen einer reduktiv-materialistischen Anthropologie das sogenann-

te „Selbst-Bewusstsein“ ein kaum zu erklärendes Phänomen sein kann. Exemplarisch verwiesen sei auf C. E. Elger/A. D. Friederici/C. Koch/H. Luh-

mann/C. v. d. Malsburg/R. Menzel/H. Monyer/F. Rösler/G. Roth/H. Scheich/W. Singer, Das Manifest: Elf führende Neurowissenschaftler über Gegen-

wart und Zukunft der Hirnforschung, Gehirn & Geist (2004), 30-37, 30: „Nach welchen Regeln das Gehirn arbeitet, wie es die Welt so abbildet, dass 

unmittelbare Wahrnehmung und frühere Erfahrung miteinander verschmelzen; wie das innere Tun als ,seine‘ Tätigkeit erlebt wird und wie es zukünftige 

Aktionen plant, all dies verstehen wir nach wie vor nicht einmal in Ansätzen. Mehr noch: Es ist überhaupt nicht klar, wie man dies mit den heutigen Mitteln  

erforschen könnte.“

Die Konsequenzen einer reduktiv-mate-
rialistischen Anthropologie für das Ver-
ständnis des Phänomens „Tod“ sind leicht 
verständlich: Der Tod des Gehirns ist der 
Tod aller Dimensionen der menschlichen 
Existenz, auch jener, die mit Begriffen wie 
„Seele“, „Bewusstsein“ oder „Selbstbe-
wusstsein“ beschrieben werden6. 
Dennoch ist es notwendig, eine Tatsache 
nachdrücklich hervorzuheben, die mei-
ner Meinung nach sehr problematisch 
und schlichtweg unwissenschaftlich ist. 
Viele Beiträge zum Diskurs, die auf einer 
solchen reduktionistisch-materialisti-
schen Anthropologie basieren, erwecken 
den Eindruck, dass das ,Leib-Seele-Prob-
lem‘ nicht mehr existiert. Demgegenüber 
kann mit Stimmen aus unterschiedlichen 
wissenschaftlichen Disziplinen mit Nach-
druck hervorgehoben werden, dass das 
,Leib-Seele-Problem‘ „bis heute unge-
löst“7 ist.
Das beschriebene Phänomen geht mit 
einem weiteren Problem einher: Die 
Thesen eines reduktiven Materialismus 
werden oft präsentiert, ohne dass die 
Prämisse eines solchen Menschenbildes 
benannt und reflektiert werden. Da-
bei sollte es für jede wissenschaftliche 

Disziplin selbstverständlich sein, die Prä-
missen ihrer Standpunkte kontinuierlich 
zu reflektieren. Ist dies nicht der Fall, so 
wird eine wissenschaftliche Disziplin zu 
einem dogmatischen Glaubenssystem. 
Leider verhalten sich viele Vertreter eines 
reduktiven Materialismus in eben dieser 
Weise. Aus diesem Grund ist eine Neu-
begründung der Reflexionen über die 
Prämisse des reduktiven Materialismus 
notwendig8.
Vor diesem Hintergrund können nun we-
sentliche Phänomene betrachtet werden, 
die im Zusammenhang mit Nahtoderfah-
rungen auftreten können. 

4. Phänomene im Kontext von Nah-
toderfahrungen
Im Folgenden werden 30 exemplarische 
Phänomene benannt, die im Kontext von 
Nahtoderfahrungen auftreten können: 
Phänomen 1: Die Wahrnehmung, dass 
das ,Bewusstsein‘ bzw. die ,Seele‘ sich 
vom materiellen Körper zu lösen beginnt 
und dass der materielle Körper ,von au-
ßen‘ gesehen werden kann. 
Phänomen 2: Die Wahrnehmung, dass 
der materielle Körper nicht ,das Selbst‘ 
ist. 
Phänomen 3: Wahrnehmungen einer 
,nicht-materiellen Dimension‘ von Kör-
perlichkeit (vgl. die Unterscheidung von 
materiellen/irdischen und geistlichen/
himmlischen Körpern im frühen Chris-
tentum und seiner Umwelt9).
Phänomen 4: Im Falle eines Unfalls oder 
8 Die Fortführungen der Diskurse zum Leib-Seele-Problem im Generellen und der Reflexionen der Prämisse eines reduktiven Materialismus im Speziellen ist ein 

zentrales Anliegen der ,Kieler Akademie für Thanatologie e.V‘. (vgl. www.kiath.de/themen/). 

9 Exemplarisch verwiesen sei auf die von Paulus in 1 Kor 15,44-49 beschriebene Differenzierung unterschiedlicher Formen von Körperlichkeit. Die Kontroverse 

zwischen Paulus und den von ihm kritisierten Mitgliedern der Gemeinde in Korinth scheint mit der Frage in Beziehung zu stehen, in welchem Verhältnis diese 

unterschiedlichen Dimensionen von Körperlichkeit zueinanderstehen. Dies könnte auch für das Verständnis der Auferstehung von Relevanz sein. Die von Paulus 

kritisierten Mitglieder der christlichen Gemeinde in Korinth haben offensichtlich die Meinung vertreten, dass Jesus mit seinem unvergänglich-himmlischen Körper 

auferstanden ist und dass dies auch für die generelle Auferstehung aller Menschen gilt. Zum religionshistorischen Hintergrund von 1 Kor 15,45-47 vgl. M. Vogel, 

Der Tod im Neuen Testament vor dem Hintergrund antiker ars moriendi, in: U. Volp (Hg.), Tod (Themen der Thanatologie 12), Tübingen 2018, 57-116, 99: „In v45-47 

nimmt Paulus hellenistisch-jüdische Anthropos-Spekulationen auf, die ausgehend von den beiden Schöpfungsberichten der Genesis (Erschaffung des Menschen 

nach Gen 1,26 und 2,7) in platonischer Weise einen himmlischen Urmenschen und einen nach diesem Abbild geformten Erdenmenschen unterscheiden ... .“

einer medizinischen Notsituation: Die 
Schmerzen des materiellen Körpers wer-
den nicht mehr wahrgenommen. 
Phänomen 5: Wahrnehmungen von 
,Erleichterung‘, ,Glück‘, ,Freude‘ etc. 
Phänomen 6: Wahrnehmungen von Ge-
schehnissen der unmittelbaren Umge-
bung (zuweilen innerhalb und außerhalb 
des jeweiligen Raumes).
Phänomen 7: Wahrnehmungen eines hö-
heren Grades an ,Realität‘. Die ,vorfindli-
che Existenz‘ wird demgegenüber wahr-
genommen wie ein Traum, aus dem man 
erwacht ist.
Phänomen 8: Wahrnehmungen von Di-
mensionen, die nicht mehr der vorfind-
lichen Welt entsprechen und die mit Ka-
tegorien und Worten der vorfindlichen 
Welt nicht angemessen beschrieben Sy

na
go

ge
 F

lo
re

nz

Synagoge Florenz



30 31

werden können, z.B. Wahrnehmungen 
von ,non-verbalen Kommunikationen‘ im 
Sinne einer unmittelbaren Übertragung 
von Gedanken oder die Wahrnehmung 
einer Relativierung von Dimensionen wie 
Raum, Zeit, Materie etc. 
Phänomen 9: Die Wahrnehmung einer 
Zwischendimension wie z.B. einem ,Tun-
nel‘, der durchquert wird. 
Phänomen 10: Im Falle einer negativen 
Nahtoderfahrung: Gefühle von Angst, 
Verlassenheit, Einsamkeit etc., Erfahrun-
gen, die zuweilen dem Repertoire reli-
gionshistorisch dokumentierter ,Höllen-
erfahrungen‘ entsprechen. 
Phänomen 11: Begegnungen mit verstor-
benen Angehörigen und Freunden. 
Phänomen 12: Wahrnehmungen von 
Wesen, die oftmals als ,Schutzengel‘ oder 
,Seelenbegleiter‘ bezeichnet werden.
Phänomen 13: Die Begegnung mit einem 
Lichtwesen, welches als ,himmlisches‘ 
oder ,göttliches Wesen‘ bezeichnet wird 
(die konkreten Bezeichnungen und Be-
schreibungen können in Beziehung ste-
hen zu den jeweiligen kulturellen Prägun-
gen der Betroffenen, sie können diesen 
aber auch widersprechen).
10 Aus diesem Grund habe ich in meiner ersten wissenschaftlichen Studie zu diesen Themen positive Nahtoderfahrungen als ,Erfahrungen göttlicher Liebe‘ 

bezeichnet. Vgl. E. E. Popkes, Erfahrungen göttlicher Liebe (s. Anm. 2), passim. 

Phänomen 14: Die Erfahrung einer 
,göttlichen Liebe‘, die jede Dimension 
,menschlicher Liebe‘ kategorisch über-
steigt10.
Phänomen 15: Das Gefühl, in die 
eigentliche Heimat zurückgekehrt 
zu sein.
Phänomen 16: Das Gefühl ei-
ner ,All-Einheit‘ oder ,All-Ver-
bundenheit‘ aller Lebewesen.
Phänomen 17: Wahrnehmun-
gen einer ,göttlichen Schön-
heit‘ und einer musikalischen 
,Ur-Harmonie‘. 
Phänomen 18: Die Wiedererin-
nerung an eine ,All-Wissenheit‘, die 
vergessen worden ist.
Phänomen 19: Die Erfahrung einer be-
dingungslosen Akzeptanz.
Phänomen 20: Ein Rückblick auf das 
eigene Leben, welcher oft die Gefühle 
und Erfahrungen der Mitmenschen ein-
schließt.
Phänomen 21: Die Möglichkeit und Auf-
gabe, das eigene Leben zu bewerten. Der 
Maßstab der Bewertung ist dabei nahezu 
ausschließlich, inwiefern das Verhalten 
geprägt war von Liebe, Güte, Fürsorge, 

Gerechtigkeit und entsprechenden Le-
benshaltungen. 
Phänomen 22: Die Mitteilung, dass man 
in die vorfindliche Welt und den materiel-
len Körper zurückkehren muss, weil man 
noch eine Aufgabe zu erledigen hat bzw. 
mit dieser Aufgabe noch nicht fertig ist.
Phänomen 23: Die Weigerung, wieder in 
die Existenz in dem materiellen Körper 
zurückzukehren.
Phänomen 24: Entsetzen, Bedauern und 
Traurigkeit, sich wieder in der Existenz in 
dem materiellen Körper wahrzunehmen. 
Phänomen 25: Der Verlust einer Angst 
vor dem eigenen Tod, oft verbunden mit 
der Sehnsucht, ,dorthin‘ zurückzukehren.
Phänomen 26: Transformationen von 

Selbstbildern, Weltbildern und Men-
schenbildern, oft einhergehend 

mit grundlegenden Transforma-
tionen der bisherigen Lebens-
gestaltung (z.B. in Bezug auf 
Partnerschaft, Beruf, Freun-
deskreis, religiöse Gemein-
schaften etc.).
Phänomen 27: Wenn es nicht 

gelingt, die Auswirkungen der 
Nahtoderfahrungen in das Leben 

zu integrieren, so kann dies sehr 
negative psychologische Folgen nach 

sich ziehen (u.a. Depressionen, Suizid-
Neigung, Angststörungen). 
Phänomen 28: Wenn es gelingt, die Aus-
wirkungen der Nahtoderfahrungen in 
das Leben zu integrieren, so kann dies 
sehr positive psychologische Folgen nach 
sich ziehen (u.a. Entwicklungen eines 
positiven Selbstbildes, Überwindungen 
von Suizid-Neigung, Überwindungen von 
Angststörungen). 
Phänomen 29: In Folge von Nahtoder-
fahrungen kann es zu Heilungsprozessen 

physiologischer Krankheiten kommen, 
für die es oft keine schulmedizinischen 
Erklärungen gibt (u.a. spontane Remis-
sionen von Krebserkrankungen). 
Phänomen 30: In Folge von Nahtoder-
fahrungen kann es zur Entfaltung von 
Fähigkeiten und Begabungen kommen, 
welche bei den betroffenen Personen 
vorher nicht erkennbar waren (u.a. er-
höhte Formen von Intuition und Sensibi-
lität, Begabungen im Bereich von Kunst, 
Musik etc.).

5. Exemplarische Fragen einer wissen-
schaftlichen Erklärung von Nahtoder-
fahrungen und eine persönliche Stel-
lungnahme
Nach der Beschreibung wesentlicher 
Phänomene, die im Zusammenhang mit 
Nahtoderfahrungen auftreten können, 
sollen nun exemplarische Fragen be-
nannt werden, die in Bezug auf Nahtod-
erfahrungen kontinuierlich reflektiert 
werden müssen. Alle diese Fragen führen 
zu der zentralen Frage, ob die Prämisse 
des in Arbeitsschritt 3 skizzierten reduk-
tiv-materialistischen Menschenbildes 
plausibel ist, also die Prämisse, dass jene 
Dimensionen menschlicher Existenz, die 
mit Begriffen wie ,Seele‘, ,Bewusstsein‘, 
,Selbstbewusstsein‘, ,Körper‘, ,Mate-
rie‘ bezeichnet werden, auf materielle 
Grundlagen zurückgeführt werden kön-
nen (insbesondere auf physiologische 
Prozesse im Gehirn). Ebenso muss erör-
tert werden, ob die zuvor beschriebenen 
Phänomene und die folgenden Fragen 
die Annahme rechtfertigen, dass jene Di-
mensionen, die mit Begriffen wie ,Seele‘, 
,Bewusstsein‘, ,Selbstbewusstsein‘ be-
zeichnet werden, sich von dem ,Körper‘ 
bzw. der ,Materie‘ lösen und unabhängig 

Pa
la

zz
o 

Ve
cc

io
 F

lo
re

nz

Im
ag

e 
by

 H
el

lo
 C

dd
20

 fr
om

 P
ix

ab
ay



32 33

von ihnen existieren können. 
Frage 1: Warum können Menschen, die 
bereits früh erblindet sind oder sogar 
blind geboren wurden, nach einer Nah-
toderfahrung zuweilen beschreiben, in 
welcher Umgebung sich die lebensbe-
drohlichen Ereignisse abgespielt haben?
Frage 2: Warum können taube Menschen 
nach einer Nahtoderfahrung Gespräche 
wiedergeben, die während ihrer Rettung 
aus akuter Lebensgefahr geführt wur-
den? 
Frage 3: Warum können Nahtoderfahr-
ene nach einer Operation, die während 
einer Vollnarkose an ihnen durchgeführt 
wurde, zuweilen detailliert beschreiben, 
was sich innerhalb und außerhalb des 
Operationssaals abspielt hat?
Frage 4: Wenn eine Nahtoderfahrung ein 
Schutzmechanismus des Bewusstseins 
wäre, welchen Sinn machen dann nega-
tive Nahtoderfahrungen?
Vorbemerkung zu Frage 5: Zuweilen wird 
die Einschätzung vertreten, dass Nahtod-
erfahrungen mit Halluzinationen oder 
Drogentrips verglichen werden können.
Frage 5: Warum haben Halluzinationen 
oder Drogentrips oft negative psycholo-
gische Folgen, während Nahtoderfahrun-
gen oft zum Fundament einer positiven 
Selbst- und Weltsicht werden können? 
Frage 6: Warum kommt es in Folge von 
Nahtoderfahrungen zuweilen zu medizi-
nischen Heilungsverläufen, für die es kei-
ne schulmedizinischen Erklärungen gibt 
(z.B. spontane Remissionen von Krebs-
erkrankungen)?
Vorbemerkung zu Frage 7: Zuweilen wird 
die Einschätzung vertreten, dass einige 
(oder sogar alle) Teilaspekte von Nahtod-
erfahrungen künstlich stimuliert werden 
können (z.B. durch neurophysiologische 

Mechanismen oder pharmakologische 
Indikationen).
Frage 7: Wenn es möglich wäre, einige 
(oder sogar alle) Teilaspekte von Nah-
toderfahrungen künstlich zu stimulieren, 
warum werden dann die therapeutischen 
Potenziale von Nahtoderfahrungen nicht 
regelmäßig künstlich stimuliert?
Frage 8: Warum erleben Menschen aus 
unterschiedlichen kulturellen Kontexten 
vergleichbare Kernaspekte von Nahtod-
erfahrungen?
Frage 9: Warum entsprechen die Inhalte 
der Erfahrungen oft nicht den dogmati-
schen Vorgaben jener religiösen Syste-
me, in denen die jeweiligen Personen 
sozialisiert wurden?
Frage 10: Warum kann es in Folge von 
Nahtoderfahrungen zur Entfaltung von 
Fähigkeiten und Begabungen kommen, 
welche bei den betroffenen Personen 
vorher nicht erkennbar waren (u.a. er-
höhte Formen von Intuition und Sensibi-
lität, Begabungen im Bereich von Kunst, 
Musik etc.)?
Wie bereits eingangs erwähnt sind diese 
zehn Fragen lediglich einige Beispiele für 
eine Vielzahl weiterer möglicher Fragen. 
In Bezug auf derartige Fragen sollten 
m.E. alle interessierten Personen 
stets von Neuem reflektieren 
können, welche Antworten für 
sie selbst plausibel sind und 
welche Konsequenzen dies 
für sie selbst hat. 
Vor diesem Hintergrund kann 
ich jedoch auch benennen, was 
für mich selbst eine plausible 
Antwort auf die skizzierten Fragen 
ist: Meines Erachtens ist die Prämis-
se eines reduktiv-materialistischen Welt- 
und Menschenbildes weder plausibel 

noch beweisbar. Sie ist ein möglicher, 
aber nicht der einzige wissenschaftliche 
Denkansatz11.
Ein möglicher wissenschaftlicher Denk-
ansatz ist es jedoch auch, dass es Di-
mensionen menschlicher Existenz gibt, 
die den Tod des Körpers überleben und 
die mit Begriffen wie ‚Seele‘, ‚Bewusst-
sein‘, ‚Selbstbewusstsein‘ bezeichnet 
werden können. Angesichts dessen ver-

trete ich die folgende Einschätzung: 
Auch wenn die Existenz einer 

unsterblichen Seele bzw. eines 
unsterblichen Selbst-Bewusst-
seins eventuell niemals wis-
senschaftlich bewiesen werden 
kann, so wird deren Existenz 
meines Erachtens wissen-

schaftlich immer plausibler12. 
Angesichts dessen sollte auch 

11 Die damit einhergehende erkenntnistheoretische Problematik kann mit dem Höhlengleichnis Platons veranschaulicht werden, welches m.E. aus einer 

Reflexion von Nahtoderfahrungen entstanden ist. Ausführlich hierzu vgl. E. E. Popkes, Erfahrungen göttlicher Liebe (s. Anm. 2), 103-157. Im Sinne des Höhlen-

gleichnisses kann gefragt werden: Wie kann in der Höhle bewiesen werden, dass Schatten nur Schatten sind? Wie kann in der Höhle erklärt werden, was Farben 

sind? Wie kann in der Höhle erläutert werden, was eine dritte Dimension ist?

12 Zur Differenzierung zwischen einem, wissenschaftlichen Beweis‘ und einem, wissenschaftlich plausiblen Denkansatz‘ vgl. meine Vorarbeiten in E. E. Popkes, 

Platonisches Christentum: Historische und methodische Grundlagen (Platonisches Christentum 1), Norderstedt 2019, 102-106.

gefragt werden, welche neuen wissen-
schaftlichen bzw. religiösen Fragestellun-
gen sich ergeben, wenn der Denkansatz 
zugelassen wird, dass die Existenz einer 
unsterblichen Seele bzw. eines unsterb-
lichen Selbst-Bewusstseins wissenschaft-
lich immer plausibler wird.
Letzteres führt auch zu der Frage, in 
welcher Weise eine Kenntnis von Nah-
toderfahrungen und der damit einher-
gehenden wissenschaftlichen Fragen zu 
einer Aufgabe und Herausforderungen 
für Theologie und Kirche werden sollten. 
Dies wird in einem abschließenden Aus-
blick angedeutet: 

6. Nahtoderfahrungen als Aufgabe 
und Herausforderungen für Theolo-
gie und Kirche: ein Desiderat und sei-
ne Aufarbeitung

Pa
la

zz
o 

Ve
cc

io
 F

lo
re

nz

Im
ag

e 
by

 H
el

lo
 C

dd
20

 fr
om

 P
ix

ab
ay



34 35

die er für seine Nachfolger vorbereiten 
möchte‘)13? 
Wie können Pastor*innen sich verhalten, 
wenn Menschen sich in Folge von Nah-
toderfahrungen an sie wenden, um ihre 
Erfahrungen zu deuten und in ihr Leben 
zu integrieren?
Welche neuen Formen von Seelsorge, 
Trauerbegleitung und Sterbebegleitung 
können entwickelt werden, wenn ,Nah-
toderfahrungen und verwandten Phä-
nomene‘ kontinuierlich beobachtet und 
wissenschaftlich untersucht werden? 
Die Notwendigkeit und Bedeutung von 
Bildungsangeboten für Pastor*innen und 
Student*innen der Theologie in Bezug 
auf das Themenfeld ,Nahtoderfahrungen 
und verwandten Phänomene‘ kann mit 
einer Vielzahl weiterer Fragen begründet 
werden. Gleichwohl muss diesbezüglich 
ein schwerwiegendes Desiderat beklagt 
werden, das international beobachtet 
werden kann: Dem Themenfeld ,Nahtod-
erfahrungen und verwandte Phänome-
ne‘ wird im Studium der Theologie bisher 
nahezu keine Aufmerksamkeit geschenkt 
– und wenn dies der Fall ist, so handelt es 
sich nur um sporadische Erwähnungen 
oder zeitlich begrenzte Einzelprojekte. 
Dieser Sachverhalt wird der Komplexi-
tät der Thematik und den entsprechen-
den Forschungsdiskursen außerhalb der 
Theologie nicht gerecht. 
Um das skizzierte Desiderat aufzuar-
beiten, werden im Rahmen der ,Kieler 
Akademie für Thanatologie e.V.‘ ver-
schiedene Formate entwickelt, die es 
Pastor*innen und Stundent*innen der 
13 So im expliziten Kontrast zu der ebenso bekannten wie umstrittenen Einschätzung, die R. Bultmann, Neues Testament und Mythologie. Das Problem der 

Entmythologisierung der neutestamentlichen Verkündigung (BEvTh 96), München 1998, 15f. im Zuge seines Programms einer Entmythologisierung biblischer 

Traditionen formulierte: „Erledigt ist durch die Kenntnis der Kräfte und Gesetze der Natur der Geister- und Dämonenglaube. (…) Man kann nicht elektrisches Licht 

und Radioapparat benutzen, in Krankheitsfällen moderne und klinische Mittel in Anspruch nehmen und gleichzeitig an die Geister- und Wunderwelt des Neuen 

Testaments glauben. Und wer meint, es für seine Person tun zu können, muss sich klar machen, dass er, wenn er das für die Haltung des christlichen Glaubens 

erklärt, damit die christliche Verkündigung in der Gegenwart unverständlich und unmöglich macht.“

Theologie ermöglichen sollen, sich in 
Bezug auf das Themenfeld ,Nahtoder-
fahrungen und verwandte Phänomene‘ 
kontinuierlich zu informieren. Es wer-
den Möglichkeiten zu Aus- und Weiter-
bildungen konzipiert, für die Zertifikate 
und Abschlusszeugnisse erworben wer-
den können. Alle Personen, die sich für 
diese Entwicklungen interessieren, kön-
nen sich über die Web-Seite der ,Kieler 
Akademie für Thanatologie e.V.‘ infor-
mieren, wann diese Angebote starten 
(www.kiath.de/Spenden und ihre Ver-
wendung).  

Über den Autor:
Prof. Dr. Enno Edzard Popkes, Studium 
der Evangelischen Theologie und Philo-
sophie in Hamburg und Tübingen (als 
Stipendiat der Studienstiftung des Deut-
schen Volkes); Promotion an der Ludwig-
Maximilians-Universität München (2004); 
Habilitation an der Friedrich-Schiller-Uni-
versität Jena (2007), Heisenbergstipen-
diat der Deutschen Forschungsgemein-
schaft (2007-2010); seit 2010 Professor 
für Geschichte und Archäologie des 
frühen Christentum und seiner Umwelt 
an der Theologischen Fakultät der Chris-
tian-Albrechts-Universität zu Kiel; Mit-
begründer und Vorsitzender der ,Kieler 
Akademie für Thanatologie e.V.‘ (www.
kiath.de).
Ehrenamtlich tätig in verschiedenen Gre-
mien der ‚Evangelisch-Lutherischen Kir-
che in Norddeutschland‘ (,Nordkirche‘), 
u.a. Landessynode, Kreissynode, Theo-
logische Kammer, Kirchenvorstand.

Die Notwendigkeit und Bedeutung von 
Bildungsangeboten für Pastor*innen und 
Student*innen der Theologie in Bezug 
auf das Themenfeld, Nahtoderfahrun-
gen und verwandte ‚Phänomene‘ kann 
folgendermaßen begründet werden: Eine 
zentrale Hoffnung christlichen Glaubens 
besteht darin, dass es – um es bewusst 
sehr offen zu formulieren – ein ‚Leben 
nach dem Tod‘ gibt. Seit dem frühen 
Christentum ist jedoch umstritten, wie 
diese Hoffnung begründet werden kann 
und was man sich unter einem ,Leben 
nach dem Tod‘ vorstellen soll. Die Hoff-
nung auf ein Leben nach dem Tod ist je-
doch auch eine zentrale Botschaft nahezu 
aller Menschen, die Nahtoderfahrungen 
erlebt haben, und zwar unabhängig da-
von, ob es sich um positive oder negative 
Nahtoderfahrungen handelt.
Dies führt zu Fragen, zu denen alle 

Pastor*innen und Student*innen der 
Theologie fähig sein sollten, wissen-
schaftlich fundierte und seelsorgerisch 
einfühlsame Antworten zu geben. Exem-
plarisch sind dies Fragen wie die folgen-
den:  
In welchem Verhältnis stehen die Vor-
stellungen von einem Leben nach dem 
Tod, die in biblischen Schriften überlie-
fert werden, zu jenen Vorstellungen, die 
Menschen in Folge von Nahtoderfahrun-
gen vertreten?
Welche Aspekte von Nahtoderfahrungen 
entsprechen biblischen Vorstellungen?
Welche Aspekte von Nahtoderfahrungen 
widersprechen biblischen Vorstellungen?
Inwiefern können ,Nahtoderfahrungen 
und verwandten Phänomene‘ neue Per-
spektiven auf den Glauben an die Auf-
erstehung Jesu eröffnen?
Inwiefern können ,Nahtoderfahrungen 
und verwandten Phänomene‘ neue Pers-
pektiven auf die Lebenswende des Apos-
tels Paulus eröffnen?
In welchem Verhältnis stehen die Vorstel-
lungen auf ein Leben nach dem Tod, die 
Menschen in Folge von Nahtoderfahrun-
gen vertreten, zu jenen Vorstellungen, 
die in der Geschichte von Theologie und 
Kirche entwickelt wurden?
Inwiefern können ,Nahtoderfahrun-
gen und verwandten Phänomene‘ neue  
Perspektiven auf biblische Vorstellungen 
eröffnen, denen heute in Wissenschaft,  
Theologie und Kirche oft nur eine geringe 
oder keinerlei Aufmerksamkeit geschenkt 
wird (exemplarisch sei verwiesen auf die 
Kol 1,16 dokumentierte Unterscheidung 
einer sichtbaren und unsichtbaren Welt 
und die Aussage des johanneischen Je-
sus in Joh 14,2-3, der zufolge es ,im Hau-
se seines Vaters viele Wohnungen gibt, 

Pa
la

zz
o 

Ve
cc

io
 F

lo
re

nz

http://www.kiath.de/Spenden
http://www.kiath.de
http://www.kiath.de


36 37

  

„Stay wild statt burn out“ – so lautet der 
Titel eines Bändchens von Susanne Breit-
Keßler und Norbert Dennerlein, heraus-
gegeben von der VELKD. Die Autoren 
beziehen sich auch auf eine alte Weis-
heit von Bernhard von Clairvaux, der vor 
etwa 900 Jahren an seinen Schüler Papst 
Eugen schrieb: „Wenn du vernünftig bist, 
erweise dich als Schale und nicht als Ka-
nal, der fast gleichzeitig empfängt und 
weitergibt, während jene wartet, bis sie 
gefüllt ist… Auf diese Weise gibt sie das, 
was bei ihr überfließt, ohne eigenen 
Schaden weiter… Lerne auch du, nur aus 
der Fülle auszugießen und habe nicht 
den Wunsch, freigebiger zu sein als Gott.“

Der Slogan „Stay wild statt burn out!“ 
mag auf den ersten Blick im Widerspruch 
zur ehrwürdigen lutherischen Kirche ste-
hen, doch wer kennt nicht das Gefühl, 
einmal aus allem aussteigen zu wollen? 
Glücklicherweise haben in den letzten 
Jahren immer wieder Kolleginnen und 
Kollegen die Möglichkeit genutzt, sich 
eine geistliche Auszeit zu gönnen. Auf 
dem Dienstweg ist dafür ein Antrag auf 
Dienstbefreiung unter Fortzahlung der 
Dienstbezüge möglich. 

Hier einige Optionen:
• Aufenthalt in einem Kloster oder in 
einer Kommunität 
Leider wird im nächsten Jahr zum 30.6.26 
das vielen bekannte Haus Respiratio auf 
dem Schwanberg geschlossen werden. 
Gerne berate ich Sie zu weiteren Mög-
lichkeiten innerhalb der EKD.

• Einen Pilgerweg mit einer Geistlichen 
Begleitung gehen (natürlich per Tele-
fon oder Videocall)
Für die Organisation eines solchen kör-
perlichen und seelischen Abenteuers 
ist jede und jeder selbst verantwortlich. 
Ich unterstütze Sie gern bei Fragen zum 
„geistlichen Handgepäck“, bei der Wahl 
des Weges und der Begleitung Ihrer inne-
ren Prozesse.

Möglichkeiten der Selbstfürsorge für 
sächsische Pfarrerinnen und Pfarrer

„Stay wild statt Burnout“- • Ein Semester Kontakt – Studium an 
einer Theologischen Fakultät 

Auch eine kurze Exerzitien- oder Ein-
kehrzeit am Haus der Stille in Grumbach 
bietet eine Weise, Abstand vom Alltag 
zu bekommen. Empfehlenswert sind die 
Ökumenischen Exerzitien, die in Koope-
ration mit den Jesuiten aus Hoheneichen 
gegeben werden. Das kann eine wunder-
bare Erfahrung von geistlicher Gemein-
schaft mit katholischen Schwestern und 
Brüdern sein. Die Anregungen aus der 
ignatianischen Frömmigkeit sind dabei 
bereichernd.
Ein Mini-Angebot wäre, als Konvent einen 
Stillen Tag im gemeinsamen Schweigen 
zu verbringen. Wer schon am Vorabend 
anreist, kann dabei tatsächlich eine klei-
ne Ruheinsel erfahren.

Zum Haus der Stille gehört eine klei-
ne Gästewohnung, die besonders für 

Einzelpersonen als Rückzugsort gedacht 
ist. Ausgestattet mit einer kleinen Kü-
chenzeile, Bad mit WC und Dusche, gibt 
sie die Möglichkeit für Einzel- Retraite. 
Für diese einfachste Form einer Auszeit 
sollten Sie sich rechtzeitig anmelden. 
Parallel zu anderen Kursen ist das leider 
nicht möglich. Ansonsten nutzen Sie auch 
als Einzelgast die Hauskapelle, den Gar-
ten und natürlich steht die Grumbacher 
Kirche tagsüber allen offen. Auf Wunsch 
biete ich Begleitgespräche an.

Wissenswert ist, dass durch die Neuge-
staltung des Vikariats in Modulen sicher 
auch neue Impulse für die erfahrenen 
Pfarrpersonen entstehen. Die neue Form 
beinhaltet ein Geistliches Mentorat, das 
unabhängig vom Ausbildungskontext 
während der Vikariatszeit angeboten 
wird. Dabei werden die Vikarinnen und 
Vikare mit Geistlich Begleitenden in 
Verbindung sein. Es soll so einen Raum 

Ha
us

 d
er

 S
til

le
 m

it 
Ga

rte
n

Da
ch

zim
m

er



38 39

geben, um auch die ganz persönliche 
Glaubenspraxis zu reflektieren. Ziel ist 
es, auf diesem letzten Abschnitt vor dem 
Pfarramt, die eigene Spiritualität zu stär-
ken.

Natürlich wird jede Pfarrerin, jeder Pfar-
rer eine Form persönlicher Spiritualität 
haben und pflegen. In den letzten Jahren 
haben sich an verschiedenen Standorten 
Ausbildungsgänge für Geistliche Beglei-
tung entwickelt. Da werden im Beson-
deren Curricula zu Geistlicher Biografie, 
Unterscheidung der Geister, Formen des 
Gebetes und der Meditation, Übungen zu 
Begleitgesprächen, neuerdings auch Prä-
vention vor dem Missbrauch geistlicher 
Autorität u.v.m. angeboten. So qualifizie-
ren sich Seelsorgende (nicht nur Pfarr-
personen) für die Begleitung des „Le-
bensgesprächs mit Gott“ (Zitat von Ralf 
Stolina). Wenn Sie Interesse daran ha-
ben, solch einen Ausbildungsgang, solch 
einen Weg zu gehen, stehe ich gerne mit 
genaueren Informationen zur Verfügung.

Anette Bärisch
Leitung Haus der Stille Grumbach
Beauftragung zur Förderung ev. Spiritua-
lität in der EVLKS

www.Haus-der-Stille.net
https://www.instagram.com/grumbach_
hausderstille

Wichtige Information: 
Die Sächsische Pfarrvertretung ist im 
Gespräch mit dem Landeskirchenamt, 
um eine Nachfolgelösung zum Schwan-
berg zu suchen. Dass der Schwanberg 
einfach sang- und klanglos wegfällt, 
wird als Katastrophe im Hinblick auf 
die Fürsorgepflicht der Landeskir-
che gegenüber den Pfarrerinnen und 
Pfarrern wahrgenommen.

Kapelle

Die Seele hat die Farbe 

deiner Gedanken. 

Marc Aurel

Die Jugend kennzeichnet nicht 

einen Lebensabschnitt, 

sondern eine Geisteshaltung . 

Marc Aurel

Kurzeindruck von meiner Sabbat-Zeit im Januar 2024 
im Kloster Bursfelde

Dankbar, beschenkt und erfüllt schaue ich auf den Monat meiner Sabbat-Zeit 
zurück. Für diese Auszeit in einem Ev. Kloster hatte ich mich entschlossen, 
im Schweigen zu bleiben. Das war eine intensive und für mich wohltuende 
Übung. Die festen Gebetszeiten im Haus, meine täglichen persönlichen Zeiten 
der Körperwahrnehmungsübungen und Spaziergänge, das Lesen, die Mahl-
zeiten und die Stille-Zeiten auf meinem Gebetsbänkchen strukturierten die 
Tage. Ich hatte so viel Zeit für mich und Gott wie im Alltag sonst nie. Soviel Zeit 
am Stück bedeutete für mich Freiraum, intensiveres Erleben der Stille und 
der Schöpfung, spürbare Gottesnähe. Es war eine Wohltat für Leib und Seele.

Cornelia Henze, Pfarrerin

St
. Ä

gi
di

us
ki

rc
he

 C
os

pe
da

 In dem Augenblick, in dem ein 

Mensch den Sinn und den Wert des 

Lebens bezweifelt, ist er krank.

Sigmund Freud



40 41

Gedanken sind die Proben
 zu Handlungen.

Sigmund Freud

Die Schrift ist ursprünglich 
die Sprache des Abwesenden.

Sigmund Freud

Der Traum ist der königliche 
Weg zu unserer Seele.

Sigmund Freud

Das Falsche ist oft die Wahrheit, 
die auf dem Kopf steht.

Sigmund Freud

Erwachsen ist man, 
wenn man das vereinen kann: 

lieben, arbeiten, genießen.
Sigmund Freud

Wem man alles verziehen hat, 
mit dem ist man fertig.

Sigmund Freud

Alles, was die Kulturentwicklung fördert, 
arbeitet auch gegen den Krieg.

Sigmund Freud

„Vertraue nur der Bewegung. 
Das Leben geschieht 

auf der Ebene von Ereignissen, 
nicht von Worten. 

Vertrauensbewegung.“
Alfred Adler

„In der Spannung zwischen dem Ziel 
und der Wirklichkeit 

entdecken wir den Sinn unseres Lebens.“ 
Alfred Adler

„Nicht die Erlebnisse diktieren unsere 
Handlungsweisen, 

sondern die Schlussfolgerungen, 
die wir aus diesen Erlebnissen ziehen.“ 

Alfred Adler

Das Unbewusste ist viel moralischer, 
als das Bewusste wahrhaben will.

Sigmund Freud



42 43

von Pfarrer i.R. Christian Mendt 
aus Radebeul

Die Reaktivierung der Wehrpflicht würde 
weitreichende gesellschaftliche Debatten 
auslösen. Viele junge Menschen und de-
ren Familien stünden vor existenziellen 
Fragen: Bin ich bereit, mein Leben für das 
Land aufs Spiel zu setzen? Was bedeutet 
es für Ausbildung, Beruf und persönliche 
Freiheit? Auch die rechtlichen und orga-
nisatorischen Herausforderungen wären 
enorm – von der Rekrutierung über die 
Ausbildung bis hin zur Integration in be-
stehende Strukturen. Gleichzeitig könn-
ten Diskussionen über Alternativen wie 
einen freiwilligen sozialen Dienst oder 
zivile Ersatzdienste wieder an Aktualität 
gewinnen.

Nachdem unser Verteidigungsminister 
Boris Pistorius von der Notwendigkeit 
sprach, dass die Bundesrepublik „kriegs-
tüchtig“ werden muss, schüttelte ich 
unwillkürlich den Kopf. Anderen ging es 
offenbar auch so. Altkanzlerin Angela 
Merkel korrigierte in „friedenstüchtig“, 
ohne den Unterschied zu benennen, den 
sie sicher mit Bezug auf die Friedliche 
Revolution und den konziliaren Prozess 
gesehen hat. Inzwischen fließt unend-
lich viel Geld in die Aufrüstung. Der kal-
te Krieg wird neu entfacht in einer Zeit, 
in der bereits die apokalyptischen Rei-
ter pausenlos über den Erdball jagen: 

Hunger, Krieg, Krankheit, Tod, Klimaka-
tastrophen. Wo bleibt unsere Vernunft? 
Warum schwellen die Ostermärsche 
nicht zu einer Flut an, der sich die Auto-
kraten und vor allem Putin beugen müss-
ten? Immer wieder frage ich Bürger nach 
ihrer Meinung. Stehen sie hinter der ak-
tuellen Entscheidung, die Nato auf ein 
Niveau der Abschreckung aufzurüsten 
und Vernunft, Geld, Kraft, Bildung dahin-
einzustecken, anstatt vernünftige Wege 
zu finden, die wenigstens die Klimakatas-
trophe mit ihren Folgen zu deckeln?
Die Politik des Kalten Krieges, die Feinde 
durch nukleare Abschreckung zum Ge-
waltverzicht zu zwingen, scheint nichts 
anderes als ein langanhaltender Waffen-
stillstand mit anderen Mitteln zu sein. 
Versöhnung zwischen den „Lagern“ gab 
es offensichtlich nicht im ausreichenden 
Maße. 
Der Aufrüstung wird die Reaktivierung 
der Wehrpflicht notwendigerweise fol-
gen. Die Zahl freiwillig dienender Solda-
ten wird nicht ausreichen. Und ich fürch-
te, die Aufrüstung wird sich spiralförmig 
zwischen den „Lagern“ aufschaukeln. 
Feindbilder werden und müssen produ-
ziert werden. 
Wir haben vier Söhne und eine Tochter. 
Sie befinden sich alle noch im wehr-
fähigen Alter. Ich habe jeden, auch die 
Tochter gefragt, wie sie sich entscheiden 
würden, wenn das Volk sie bittet oder 

Zwischenruf 
Was tun, wenn die Wehrpflicht 

reaktiviert werden muss?

nötigt, Wehrdienst zu leisten und ggfs. 
in den Krieg zu ziehen. Ihre erste Reak-
tion: „Es wird so schlimm nicht werden.“ 
Oder „Die Vernunft wird siegen.“ Oder 
„Deutschland wird nicht angegriffen.“ 
Dann schweigen. – Danach folgt fast 
tröpfchenweise die Erkenntnis: „Wenn al-
lerdings unsere Kinder in Gefahr wären, 
angegriffen oder verschleppt würden – 
ich weiß nicht, ob ich stillhalten könnte. 
Ich würde mich dazwischen schmeißen.“ 
Ein anderer: „Ich weiß nicht, vermutlich 
würde ich meine Wehrpflicht auf meinem 
Fachgebiet leisten und nicht an der Front. 
Durch meine Arbeit bin ich diesem Land 
eher eine Hilfe als im Schützengraben 
an einem Maschinengewehr.“ Oder: „Ich 
nehme an, wenn die Wehrpflicht reakti-
viert wird, dann – wird einfach kaum je-
mand Lust haben, in den Krieg zu ziehen. 
Krieg bringt nur Verluste. Er wirft die die 
Menschen in Europa um Generationen 
zurück. Die Folgen sind nicht überschau-
bar und etliche nicht mehr zu beseitigen.“ 
„Und ehrlich gesagt, vielleicht kann man 
auch unter einer chinesischen oder russi-
schen Oberherrschaft leben.“ 
Ein Anderer: „Ich würde mit der Reakti-
vierung der Wehrpflicht aus Europa aus-
wandern. Krieg ist nicht meine Sache. 
Krieg ist dumm und macht dumm.“ 
Der Lehrsatz des Generalmajor Clause-
witz1 der Satz „Der Krieg ist eine bloße 
Fortsetzung der Politik mit anderen Mit-
teln“. Inzwischen sind Monate vergan-
gen. Wir haben das Thema nicht wieder 
angeschnitten. Auch aus einer gewissen 
Verlegenheit heraus: Was können wir 
Wirksames tun? Sind wir nicht zu wenige? 
Die Ukraine kämpft und opfert sich auch 
1 https://de.wikipedia.org/wiki/Carl_von_Clausewitz

2 https://de.wikipedia.org/wiki/Konziliarer_Prozess, siehe VI. Grundüberzeugung in Auszug

für uns. Die Bilder von ausgehungerten, 
geschlagen und gefolterten ukrainischen 
Soldaten, die im Gefangenenaustausch 
von Angehörigen und Journalisten und 
Kameras empfangen wurden, werden zur 
Abschreckung. Keiner von uns kommen-
tiert die Bilder. Keiner sagt, dass könnte 
mir passieren. „Nie wieder Krieg“ schreit 
die Mutter auf dem Plakat von Käthe Koll-
witz. Wo und wann schreien wir? 
Ich sehe meine Kinder und Enkel und lese 
in der Bibel: „Wer das Schwert zieht, wird 
durch das Schwert umkommen!“ 
Was werden Sie tun? Werden Sie überle-
ben oder umkommen?
Das Doppelgebot der Liebe schallt in mei-
nem Kopf: „Liebe Gott und Deinen Nächs-
ten, ja Deinen Feind, wie Dich selbst!“ Die 
Kirchen waren 1990 in Seoul auf der glo-
balen ökumenischen Versammlung mit 
dem sogenannten „Konziliaren Prozess“ 
weiter vorangekommen als die aktuellen 
Realitäten vermuten lassen. 

In der VI. Grundüberzeugung2 heißt es: 
„Wir bekräftigen den Frieden Jesu Christi. 
Die einzig mögliche Grundlage für einen 
dauerhaften Frieden ist Gerechtigkeit 
(Jesaja 32,17) […] 
Jesus sagte: ‚Selig sind, die Frieden schaf-
fen‘ und ‚Liebt eure Feinde‘. Die Kirche ist 
als die Gemeinschaft des gekreuzigten 
und auferstandenen Christus dazu auf-
gerufen, in der Welt für die Versöhnung 
einzutreten […] 
In Jesus Christus hat Gott die Feindschaft 
zwischen Nationen und Völkern über-
wunden und will uns auch jetzt Frie-
den in Gerechtigkeit schenken […] Nach 
biblischem Glauben bedeutet wahrer 

https://de.wikipedia.org/wiki/Konziliarer_Prozess


44 45

Friede, dass jeder Mensch in einer Bezie-
hung der sicheren Geborgenheit zu Gott, 
zum Nächsten, zur Natur und zu sich 
selbst steht. 
Gottes Gerechtigkeit schützt die ‚Ge-
ringsten‘ (Matthäus 25,31–46), die, die 
am verletzlichsten sind (5. Mose 24). Gott 
ist der Anwalt der Armen (Amos 5) […] 
Frieden kann nicht durch eine Doktrin 
der nationalen Sicherheit erlangt oder 
erhalten werden […] Wir bekräftigen Got-
tes Frieden in seiner ganzen Bedeutung. 
Wir werden alle Möglichkeiten ausschöp-
fen, um Gerechtigkeit und Frieden zu 
schaffen und Konflikte durch aktive Ge-
waltfreiheit zu lösen. Wir werden jedem 
Verständnis und System von Sicherheit 
widerstehen, das den Einsatz von Mas-
senvernichtungsmitteln vorsieht […] Wir 
verpflichten uns, unsere persönlichen 
Beziehungen gewaltfrei zu gestalten. Wir 
werden darauf hinarbeiten, auf den Krieg 
als legales Mittel zur Lösung von Konflik-
ten zu verzichten […]“
Mögen diese Grundsätze „Fleisch“ wer-
den, wenn nach Luthers Obrigkeitsver-
ständnis sich Christen aus ihrem Glauben 
und Gewissen heraus im Dienst des Vol-
kes und als Vertreter des Staates für den 
Wehrdienst mit der Waffe entscheiden, 
um „nationale Sicherheit zu erlangen 
oder zu erhalten“ und damit eine Voraus-
setzung für „wahren Frieden“ .Wenn sie 
aber den Wehrdienst mit der Waffe aus 
Gewissengründen ablehnen und einen 
Ersatzdienst leisten, weil sie helfen wol-
len, Beziehungen zu Menschen oder zu 
der Natur oder zu den „Nächsten“ nach 
Matthäus 25, 31-46) gewaltfrei zu ge-
stalten, dann nicht, weil sie sich vor der 
Verantwortung drücken möchten, für 

3 In Daniela Dahn in. „Im Krieg verlieren auch die Sieger, nur der Frieden kann gewonnen werden“, Zitat S. 119:

den Staat und für das Volk Sicherheit zu 
erzwingen, sondern ein Ersatzdienst in 
Verantwortung für Frieden und für das 
Leben zu leisten, mit folgender Einsicht, 
wie sie Dietrich Bonhoeffer im Gefäng-
nis der Nazis formulierte3: „Es gibt keinen 
Weg zum Frieden auf dem Weg der Si-
cherheit. Denn der Frieden muss gewagt 
werden. Er ist das eine, große Wagnis, 
und lässt sich nie und nimmer sichern. 
Friede ist das Gegenteil von Sicherung.“ 
Das scheint mir die Grundhaltung zu sein, 
die „friedenstüchtig“ macht. Das wäre 
aus meiner Sicht typisch abendländlich-
christlich, Gewaltverzicht um des Frie-
dens willen. Ein Opfer, das nicht verlangt, 
sondern nur freiwillig, um der Versöh-
nung Willen, zwischen den Völkern ge-
schehen kann.

von Fulbert Steffensky

Was sind die Eigenarten von säkularen 
Zeiten, in denen wir erziehen und in de-
nen Menschen sich religiös bilden? Ich 
möchte sie beschreiben, indem ich zu-
nächst ihren Gegensatz beschreibe, näm-
lich die katholisch-dörfliche Welt, in der 
ich selber erzogen worden bin. „Im Alter 
wird man sich selbst historisch“ (Goethe), 
und man schaut auf untergegangene 
Welten zurück. Diese alte Welt war völlig 
alternativlos. Ihre Institutionen, die Weis-
heiten, die Lebensdeutungen, die Moral 
waren uns zur Natur geworden, denn 
wir hatten keine Vergleiche. Es war eine 
geschlossene Welt, in der es keine ande-
ren Lebensentwürfe gab. Das Dorf war 
immobil, und fremde Welten konnten 
kaum in es eindringen. Es gab noch kein 
Fernsehen und selten Radio. Es gab so 
gut wie keine Bücher, aus denen man an-
dere Welten hätte lernen können. Wenn 
es Bücher gab, kamen sie aus der katho-
lischen Boromäusbibliothek, aus einer 
Institution also, die das Dorf noch einmal 
literarisch bestätigte. Wir litten mäßig in 
der Gefangenschaft dieser Traditionen, 
weil wir uns Alternativen noch nicht vor-
stellen konnten. Wir hatten kaum ein 
Verhältnis zu diesen Traditionen, weil 
ein Verhältnis Distanz und Reflexivität 
voraussetzt, die wir nicht hatten. Und so 
waren wir die Tradition. Man ging aus von 
der selbstverständlichen Fortsetzung 
dieser Lebenswelten, und das Heute und 

das Morgen konnte nur gedacht werden 
als die Wiederholung des Gestern. Wir 
waren Beute der Toten, und sie saßen 
uns auf der Brust mit ihren Lebensvor-
stellungen. Sie waren die Zeremoniare 
unseres Denkens und Verhaltens. Es wa-
ren Zeiten der Gewissheit, der formalen 
Verlässlichkeit und der Unwandelbarkeit. 
Es waren zweifelsfreie und bedenkenlo-
se Zeiten. Die allgemeinen Lebensüber-
zeugungen wurden nicht nur von einzel-
nen getragen. Das ganze Dorf wusste, 
was richtig war, und das Dorf stützte die 
Überzeugung der Einzelnen. Die Grund-
überzeugungen jenes Kollektivs waren 
nicht nur gewusst, sie waren auch aufge-
führt in Bräuchen, Ritualen und Festen. 
Man konnte in jener Zeit gut Vater oder 
Mutter, Pfarrer oder Lehrerin sein, weil 
man wusste, wozu zu erziehen war und 
welche Traditionen einzuüben waren. Es 
gab kaum Ambivalenzen, und der Zwei-
fel lähmte die Sicherheit der Menschen 
noch nicht. Ob man auch gut Kind sein 
konnte unter dem Druck des Ganzen¸ 
ob man auch gut sexueller Abweichler 
sein konnte; ob man auch gut Protestant 
sein konnte unter dieser katholischen 

Damit die Träume nicht verloren gehen!
– Religiöse Bildung und Erziehung 

in säkularen Zeiten* 

Ge
be

te
 fü

r F
rie

de
n 

in
 d

er
 U

kr
ai

ne
.



46 47

Sicherheitsglocke oder gut Katholik unter 
einer ähnlichen protestantischen Glocke, 
das ist eine andere Frage. Die Wucht der 
Geschlossenheit, der Zweifelsfreiheit und 
Bedenkenlosigkeit hat jede Andersheit 
ausgeschlossen oder sogar vernichtet. Es 
war eine geschlossene Gesellschaft, die 
keinen heraus gelassen hat und keinen 
herein.
Diese kulturelle Welt hat ihre Selbstver-
ständlichkeit verloren und ist weithin 
untergegangen. Aber mit diesem alten 
Lebensmodell habe ich schon fast das 
neue säkulare beschrieben. Denn es ist 
die Umkehrung jenes alten. Unter vier 
Stichwörtern möchte ich diese neue sä-
kulare Zeit beschreiben.
Mein erstes Stichwort: Pluralität! Wir 
sind nicht mehr einzigartig. Das ist eine 
schwere Erfahrung, die unseren Narziss-
mus kränkt. In der alten Zeit kannte man 
nur sich selbst, die eigenen Traditionen, 
Lieder, Bräuche, Geschichten und die 
eigene Religion. So hat man mit leichter 
Zunge gesprochen: nulla salus extra ec-
clesiam! Außer unserem Lebensdialekt 
gibt es keine Sprache, kein Heil und kei-
ne Rettung. Jetzt erkennen wir, dass wir 
eine Gruppe unter vielen, eine Lebens-
auffassung unter vielen, eine Religion 
unter vielen möglichen sind. Wir wehren 
uns dagegen, und einige sagen noch: 
Baut in unserem christlichen Land kei-
ne Moscheen und lasst den Muezzin in 
unseren Städten nicht zum Gebet rufen! 
(Duisburg) Man sagt: Wer Muslima ist 
und Lehrerin in unserem Land, die soll 
kein Kopftuch tragen! (Stuttgart) Aber 
es hilft nichts, wir sind in Frage gestellt, 
indem wir erkennen: wir sind nicht mehr 
einzigartig.
Mein zweites Stichwort: Das Schwinden 

der Tradition. Ich nenne einmal den 
Verlust des traditionalen Wissens. Re-
ligiöses Wissen ist in einem enormen 
Maß zurückgegangen. Bibelwissen, Ge-
sangbuchwissen, Brauchtumswissen ist 
zurückgegangen. Sprichwörter sind weit-
hin verschwunden, die den in Formeln 
geronnenen Konsens einer Gesellschaft 
ausmachten. Nicht nur der Einzelne weiß 
weniger, als die Menschen früher ge-
wusst haben. Auch die allgemeine Spra-
che verliert ihre religiösen Muster, von 
denen sie früher voll war.
Nicht nur die Menge des religiösen Wis-
sens ist geschwunden. Wir wissen reli-
giös weniger, und wir wissen mehr. Wir 
kennen nicht nur die eigenen liturgischen 
Gebräuche, im Zusammenleben mit 
anderen Gruppen lernen wir einen Teil 
ihres Wissens und ihrer Bräuche ken-
nen. Im Religionsunterricht hören unsere 

Kinder nicht nur Geschichten aus der Bi-
bel (sofern sie sie hören!), sie lesen Texte 
der islamischen Mystik, des Talmud, sie 
lernen Naturreligionen und ihre Bräuche 
kennen. Oft sind unsere Gottesdienste 
eine religiöse Mixtur, in der das Eigene 
nur noch schwer auszumachen ist. Wir 
sind als religiöse Menschen dazu genö-
tigt auszuwählen, was wichtig ist und was 
wir weitergeben wollen. Wir müssen Ent-
scheidungen treffen, und dies ist ebenso 
schön wie verwirrend.
Mein nächstes Stichwort für säkulare 
Zeiten: der Verfall von prägenden und 
den Menschen unterstützenden Gemein-
schaften. In meinem Dorf hat man nicht 
allein entschieden, ob und wie man re-
ligiös sein und Religion lehren soll. Die 
Gruppe, der man angehörte, das Dorf hat 
es einem immer schon gesagt. Die alte 
Gefahr war, dass das eigene Gewissen 

ersetzt wurde durch den Druck der Grup-
pe. Die neue Gefahr ist, dass keine Grup-
pe mehr da ist, die uns bei unseren Glau-
bensversuchen unterstützen könnte. 
Man kann sich den Lebenssinn nicht aus 
den eigenen Rippen schneiden. „Allein 
bist du klein!“ ist nicht nur ein politischer 
Slogan, es ist auch eine religiöse Wahr-
heit. Man kann es an diesem Beispiel 
sehen: Vielen von uns fällt es schwer, al-
lein zu beten. Sie können es aber noch, 
wenn sie mit anderen zusammen sind 
und wenn sie den anderen die Glaubens-
sprache von den Lippen lesen können. 
Der französische Soziologe Maurice Halb-
wachs - er wurde in Buchenwald ermor-
det - hat in seinem Buch über Erinnern 
und Vergessen ein Kapitel mit der Über-
schrift „Das Vergessen durch Loslösung 
von einer Gruppe“. Nicht einmal die wich-
tigsten Erinnerungen bleiben uns, wenn 
wir keine Gruppe haben, mit der wir sie 
teilen.
Das letzte Stichwort zur Kennzeichnung 
säkularer Lagen: Der Verlust religiöser 
Formen! Erinnern wir uns einen Augen-
blick an die alten geprägten Landschaf-
ten! Es gab das Morgengebet, das Abend-
gebet, das Tischgebet, die in der Familie 
gelesenen Losungen, den sonntäglichen 
Gottesdienst. Die Zeiten hatten ihre Prä-
gungen, und alles spielte sich in Rhyth-
men ab. Rhythmen sind Zeitformen. 
Diese Formen sind keine bloßen Äußer-
lichkeiten, es sind die Konturen des Geis-
tes. Der Mensch lebt nicht nur von innen 
nach außen, sondern auch von außen 
nach innen. Er liest seine Innerlichkeit 
auch am Außen ab, an den Symbolen, 
Zeichen, Formen und Bräuchen, die er 
seinem Leben gegeben hat und die eine 
religiöse Landschaft bilden. Der innere 

Pfarrkirche Marburg



48 49

Lebensglaube lebt vom Rhythmus, Regel, 
Lebensfigur, Form gewordenen äuße-
ren und objektiven Glauben. Der Glau-
be, der zu einer Landschaft aus Formen 
und Rhythmen geworden ist, erzieht den 
Menschen vielmehr, als es die persona-
len Erzieher können.
Ich halte einen Augenblick inne und fra-
ge: Ist die säkulare Zeit, von der ich spre-
che, nur Verlust und Verfall? Ich will die 
Freiheitsmomente dieser Veränderung 
nennen. Verlust der Einzigartigkeit: Wir 
sind in diesen pluralistischen Zeiten da-
von befreit, alles zu sein. Wir sind dazu 
befreit, Geschwister in anderen Glau-
bensdialekten zu erkennen. Die anderen 
müssen nicht wie früher meine Feinde 
sein und von mir missachtet werden. Ver-
lust der Tradition und der Gemeinschaf-
ten: Wir sind nicht mehr die Beute der To-
ten, denn wir sind zu eigenem Gewissen 
und Denken befreit. Unsere Einsamkeit 
ist gewachsen, aber auch unsere Freiheit. 
Verlust der Formen: Mit dem Ritual, der 
Form und dem Rhythmus führte sich 
nicht nur der Geist auf, sondern auch der 
Ungeist. Wer das Ritual lobt, sollte nicht 
vergessen, dass die Nazi-Zeit die rituali-
sierteste Epoche war, die wir in der neu-
eren Zeit hatten.
***

Was sind die Schwierigkeiten der Leh-
renden, der Predigenden und der Erzie-
henden in diesen säkularen Zeiten? Man 
kann leicht predigen und lehren wenn 
die Lehre von einem allgemeinen ge-
sellschaftlichen Konsens getragen wird. 
Was aber, wenn man als einsame Reli-
gionslehrerin in einer säkularen Schule 
lehrt? Was, wenn man in einer Hambur-
ger Schule lehrt, in der die Kollegen der 

Überzeugung sind, dass der Religionsun-
terricht eine überflüssige Sache sei? Viele 
entwickeln in einer solchen Situation die 
Kunst der Verbergung. Der Religions-
unterricht oder der Konfirmandenunter-
richt verliert seine Eigentümlichkeit. Sie 
suchen nicht mehr das Gespräch mit 
den alten Texten und Bildern jener Tra-
dition. Sie fliehen in die fremde Religion 
aus Angst vor der eigenen Tradition. Der 
Unterricht kann zum psycho-hygieni-
schen Stündlein werden, und er erstickt 
in der Sagbarkeit. Man braucht uns in der 
Schule nicht, wenn wir nur sagen, was 
alle sagen. Ich hatte einen atheistischen 
Freund und Kollegen, den ich gerne in 
meine religionspädagogischen Semina-
re mitnahm. Die Studierenden sollten 
vor diesem Nicht-Christen begründen, 
warum sie Religionsunterricht in der öf-
fentlichen Schule geben wollten. Sie sag-
ten: Mit dem Unterricht wollen wir einen D

am
it 

di
e 

Tr
äu

m
e 

ni
ch

t v
er

lo
re

n 
ge

he
n!

Freiraum in der Schule. Ich mit dem mei-
nen auch, sagte er. Sie sagten: Wir wol-
len politisches Bewusstsein wecken. Ich 
ebenso, war seine Antwort. Sie sagten: 
Wir wollen Sozialisationsschäden auf-
arbeiten. Er: Ich ebenso. Und schließlich 
die Studierenden: Wir wollen eigentlich 
gar nichts anderes als Sie selber. Und er 
darauf: Wozu brauche ich euch, wenn 
Ihr nichts anderes wollt und habt als 
ich? Wozu braucht uns eine Gesellschaft, 
wenn wir uns darauf beschränken, was 
gängig ist, und wenn wir die Fremdheit 
jener Sprache und Tradition unterschla-
gen?
Die eine Gefahr also ist die ängstliche 
Selbstverbergung der Christen in säku-
laren Zeiten. Es gibt eine andere Gefahr, 
die den alten Texten ihren Bildungswert 
nimmt, nämlich die Auflösung dieser 
Tradition in leichtmünzige Sagbarkeiten. 
Ich nehme als Beispiel eine Predigt über 

1 Mose 32 (Jakobs Kampf mit dem En-
gel). Die Pfarrerin hat den Text mit den 
großen archaischen Bilder vorgelesen, 
die ihre Größe gerade in ihrer Rätselhaf-
tigkeit haben: der geheimnisvolle Frem-
de, Feind, Verwundender, Versprechen-
der und Segnender zugleich. Nun backt 
die Pfarrerin kleine mundgerechte Pre-
digtbrötchen. Die Predigerin verlegt die 
Szene am Jabok an den Frühstückstisch 
eines muffelnden Ehepaares. Er sitzt da 
und liest die Zeitung. Sie versucht eine 
Aussprache. Er grunzt gelegentlich. Sie 
wird ärgerlich und erklärt in einer länge-
ren Rede, wie ihre Beziehung nur durch 
Auseinandersetzung, Beredung und Auf-
arbeitung gelingen könne; wie man sich 
nicht durch Schweigen und Ausweichen 
schützen dürfe, sondern sich verwund-
bar machen müsse, wie Jakob sich vor 
dem Engel verwundbar gemacht hat. Erst 
daraus entstünde Segen wie in jener al-
ten Geschichte vom nächtlichen Kampf.
Was ist mein Problem mit dieser Predigt? 
Die Pfarrerin sagt nichts Falsches. Sie 
sagt vielmehr - und das ist mein Einwand 
- ein Allerweltsrichtiges von der Kanzel. 
Wer wollte ihr widersprechen? Sie sagt 
unter leichter Benutzung des Textes, was 
Menschen sich sagen können, sofern sie 
ein Stück Klugheit und Lebensbeobach-
tung haben. Die Wahrheit der Rede ent-
steht nicht ernsthaft im Gespräch und in 
der Auseinandersetzung mit dem Text. 
Das eigene Süppchen ist schon lange 
gekocht und wird am Text nur noch an-
gewärmt. Die Auseinandersetzung mit 
dieser Tradition überrascht und befrem-
det nicht, sondern verkleidet höchstens 
das immer schon Gewusste in das alte 
Bild. Menschen bekommen zwar Lebens-
ratschläge, sie werden aber im Horizont 

Schillerkirche Jena



50 51

des eigenen Verstandes gelassen: Gott 
ist ausgelassen. Ich frage, ob es nicht 
mehr und mehr ein durchgehender Zug 
der öffentlichen Rede der Kirche wird - im 
Religionsunterricht, im Konfirmanden-
unterricht, in den Rundfunkandachten, 
vielleicht auch in den Predigten -, den 
Namen Gottes auszulassen, den frem-
den, den widersprüchlichen, den retten-
den. Wir schulden ihn uns und einer Ge-
sellschaft, die keinen Namen mehr hat. 
Die Rettung ins sagbare Detail ist keine 
Lösung. Mit psychologischer Lebenshilfe 
scheint unsere Arbeit immer gerechtfer-
tigt, und wer wollte gegen sie sein bei der 
Verwahrlosung des Lebens, die wir an-
treffen. Aber die Frage ist, ob unsere Hil-
fe aus dem Grundgespräch mit der alten 
Tradition kommt, oder ob sie nichts an-
deres ist als die Flucht ins sagbare Detail 
vor der Schwierigkeit des Ganzen.
In einer narzisstischen Gesellschaft 
könnte alles zur Widerspiegelung unserer 
selbst werden, auch die fremden Texte. 
Sie sind dann nur noch beiläufiges und 
beliebiges Material zur Ausschmückung 
der eigenen Ansichten. Die Wahrheit 
steht nicht in jenem Buch geschrieben, 
so dass wir sie nur abzulesen brauchten, 
wie man einen Fahrplan liest. Aber die 
Wahrheit steht auch nicht in uns selbst 
geschrieben, dass sie schon herauskäme, 
wenn wir uns nur selbst zitierten in dem, 
was wir gerade so denken und meinen. 
Die Wahrheit ist ein Gespräch. Eine un-
überhörbare, eine fremde, eine wichtige 
Stimme in diesem Gespräch sind die Tex-
te jener Tradition. Natürlich bin ich frei, 
sie zu kritisieren, wie ich frei bin, meinen 
Lehrer zu kritisieren. Aber ich bin nicht 
frei, und es steht nicht in meinem Be-
lieben, diese Stimme ernsthaft zu hören 

oder nicht. Wir müssen die Fremdheit 
retten. Es ist vielleicht das kostbarste Gut 
dieser Texte. Dann werden sie mehr als 
unsere Verdopplung.
Die Kirche soll sich entäußern und ihre 
Sprache und Bilder in das fremde Land 
der Säkularität bringen. Sie soll dulden, 
dass die Fremden sich ihrer bedienen in 
ihren Ängsten, in ihren Wünschen und 
in ihren Hoffnungen. Die Kirche soll sich 
aber nicht verleugnen. Ich habe da Pro-
bleme mit dem Protestantismus, den ich 
gelegentlich als die Konfession des gerin-
gen Stolzes und der Selbstbezichtigung 
erlebe. Wir haben in der Nähe von Ham-
burg ein großes buddhistisches Zentrum, 
das viele ernsthafte Menschen anzieht, 
natürlich auch viele nur modisch Interes-
sierte. Diese Mönche leben in Ruhe und 
Gelassenheit ihren Buddhismus, und es 
fällt ihnen nicht ein, sich der fremden 
Umgebung anzupassen. Sie erklären 

sich und ihre Texte, aber sie machen sich 
nicht undeutlich. Die Menschen, die zu 
ihnen kommen, brauchen ihre Kenntlich-
keit. Was würden wir wohl sagen, wenn 
sie unsere Strategien übernähmen: Men-
schen zur Verfügung zu stehen, aber vor 
lauter Unaufdringlichkeit, Selbstlosigkeit 
und Pädagogik sich der Eigentümlichkeit 
ihrer Tradition zu begeben, sozusagen 
in Zivil zu kommen. Das Befremdliche ist 
nicht das Schlechteste an der Religion.
***

Ich habe gefragt: Wer sind die Pfarrer 
und die Lehrerinnen in dieser Zeit und 
wie tastet die geringe Selbstverständ-
lichkeit des Christentums in der säku-
laren Gesellschaft ihre Sprache an. Ich 
frage nun: An wen geht die Botschaft 
der Kirche in diesen Zeiten? Ich begin-
ne mit einer These: Die öffentliche Rede 
der Kirche im Religionsunterricht, im 

Rundfunk, bei den Kasualien und im 
Konfirmandenunterricht richtet sich im 
Normalfall an Halbgläubige oder an Un-
gläubige. Sie ist Mission. Ich möchte mein 
Thema mit einem Beispiel beginnen.
Auf einem Treffen emeritierter Kollegen 
komme ich neben einen alten Professor 
zu sitzen. Nach einiger Zeit beginnt er ein 
Gespräch über das Sterben und über Be-
erdigungen. Im Gespräch wird er immer 
erregter. Er sagt: „Ich gehöre zu keiner 
Kirche, und ich bin Atheist. Was wird mit 
mir, wenn ich sterbe? Es muss doch einen 
Ort für mich geben! Es muss dann doch 
etwas gesagt werden!“ Diese beiden Sät-
ze, die ich zunächst nicht verstehe, wie-
derholt er immer wieder. Was will er sa-
gen? Dass die Friedhöfe fest in christlicher 
Hand sind und für ihn als Atheisten kein 
Platz dort ist? Immer mehr höre ich etwas 
anderes aus diesen Sätzen: Es kann doch 
nicht sein, dass an meinem Lebensende 
nicht mehr als Sprachlosigkeit herrscht. 
Es muss doch so etwas wie die Lesbar-
keit meines Lebens geben. Es ist ein Ruf, 
an dessen Beantwortung er selber nicht 
glaubt. Aber er ruft, und wer wollte be-
zweifeln, dass sich sein Glaube in diesem 
Ruf versteckt! Ich verspreche schließlich 
dem Kollegen, ihn zu beerdigen. Er ist tat-
sächlich nach etwa einem Jahr gestorben. 
Vorher habe ich ihn viermal besucht. Ich 
habe seine Geschichte erfahren. Ich habe 
mit ihm über ein christliches Verständnis 
vom Tod gesprochen, und wir haben eine 
Abmachung getroffen: Ich werde ihn bei 
der Beerdigung nicht nachträglich zum 
Christen machen, und ich werde mich 
selber als christlichen Theologen nicht 
verleugnen. Es wurde eine widersprüch-
liche Beerdigung. Kaum einer der Teil-
nehmer war in der Kirche. Ich trug keinen D

am
it 

di
e 

Tr
äu

m
e 

ni
ch

t v
er

lo
re

n 
ge

he
n!

Schillerkirche Jena



52 53

Talar, aber wir haben Psalmen gebetet. 
Menschen haben sich Sprache geliehen. 
Sie haben sich für eine Stunde Masken 
des Glaubens angelegt, im Beten der 
Psalmen und des Vaterunsers.
Einige Tage später hatten wir eine Promo-
tion zu vollziehen. Ich saß danach mit den 
Mitgliedern der Prüfungskommission 
zusammen, wir verschwätzten uns und 
kamen auf die Beerdigung des Kollegen 
zu sprechen. Keiner der Anwesenden war 
in der Kirche, alle waren bei der Beerdi-
gung. Im Gespräch bemerkte einer der 
Kollegen: „ Und da kriegt der Steffensky 
uns Atheisten dazu, die Lieder mitzusin-
gen und das Vaterunser mitzusprechen.“
Ich antwortete: „Sie haben doch gar nicht 
mitgesungen und gebetet!“ Er darauf: 
„Doch, das haben wir, vielleicht leise, 
vielleicht mit ungeübtem Mund. Aber wir 
haben gemerkt, dass es für solche Zeiten 
wohl keine andere Sprache gibt als die re-
ligiöse.“ Ich hatte bei dieser Beerdigung 
das Bild der Masken des Glaubens ge-
nannt, die man für diese Stunde über den 
eigenen Unglauben legt. „Jetzt habe ich 
die Maske wieder abgelegt.“, hat der Kol-
lege halb ironisch und halb ernst gesagt. 
„Aber damals war ich dankbar für sie.“
Überall, wo Menschen an Stellen der Ver-
dichtung ihrer Existenz kommen, sind sie 
geneigt, die Sprache reiner Sagbarkeit 
zu überschreiten und in eine Symbol-
region zu kommen, die sie weder ganz 
durchschauen noch ganz verantworten 
können. Die Sprache wird poetisch, offen 
und zum Tanz der Wünsche. Man sagt et-
was, was in der normalen Ebene des Le-
bens nicht gesagt wird. Die Sprache wird 
religionsnahe. Man beachte etwa die Be-
deutung der Übertreibung in der Spra-
che der Liebe. Man treibt die Sprache in 

den nicht auszuschreitenden Raum des 
Bildes: „Du bist mein langsamer Satz aus 
dem Cellokonzert von Dvorak! - Du bist 
mein Leben, meine Ewigkeit, mein Gala-
terbrief!“ Das Bild überspringt alle Mög-
lichkeiten. Transzendenz - Übersprung 
- ist sein Wesen.
Ähnliche Unsagbarkeiten finde ich in Ab-
schiedsbriefen von zum Tode Verurteil-
ten in der Nazizeit. Da sagen Sozialisten, 
Kommunisten, Humanisten ohne Bezug 
auf die Religion religiöse Sätze. „Morgen, 
wenn ich sterbe, läuten nicht die Toten-
glocken, sondern die Siegesglocken! .... 
Morgen, wenn ich sterbe, gehe ich nicht 
fort, ich komme zu Euch!“ Die Sprache 
schnellt aus ihrer Begrenzung ins Land 
des Gelingens. So ist es in den extremen 
Fällen von Liebe und Tod. Es ist so bei al-
len Lebensschwellen, die ein Mensch zu 
überschreiten hat. Der Übersprung ist 

eine Form des Glaubens, ein Glaube auf 
Tage oder auf eine Stunde. Manchmal 
borgen sich Menschen für diesen Tag 
oder diese Stunde unsere Sprache aus. 
Wir sind nicht die Meister ihres Glaubens, 
und wir haben diesen Glauben auf Zeit zu 
ehren und ihm zu dienen. Eine der Auf-
gaben der Kirche ist es, mit ihrer Sprache, 
mit ihren Gesten, mit ihren Räumen und 
Zeiten zur Verfügung zu stehen, wenn 
Menschen uns brauchen. Zum Beginn des 
Golfkrieges wollte ein Seminar von mir 
im Hamburger Michel eine Nachtwache 
mit Gebeten und Bibellesung machen. 
Ich fand das sehr schön, und ich fürchte-
te, dass die jungen Menschen allein und 
verloren blieben in der großen Kirche. 
Aber die Kirche war die ganze Nacht voll. 
Was ist, wenn niemand mehr die Sprache 
hütet und sie zur Verfügung stellt für die 
Zeit der Not, der großen Wünsche, der 

Anfänge, der Höhepunkte des Lebens 
und seiner Beendigung? Kann die Spra-
che, die nicht dauernd gesprochen wird, 
im Casus gehört und gesprochen wer-
den? Zerstören wir diese Sprache damit 
nicht und machen wir sie nicht undeut-
lich? Ich habe eine Erfahrung mit den 
Menschen, die sich diese Sprache bor-
gen für den Casus. Sie wollen, dass wir 
uns nicht verleugnen. Sie wollen nicht, 
dass wir die Sprache und die Gesten zu 
Tode erklären. Sie wollen in ein fremdes 
Haus gehen. Vielleicht ist diese Sprache 
überhaupt nur in ihrer Fremdheit für sie 
zu sprechen und zu ertragen. Sie wollen 
nicht, dass es ihre Sprache ist und dass 
sie ihnen auf den Leib zugeschnitten ist. 
Die Fremdheit lässt ihnen Distanz und 
Ambivalenz. Sie sind in einem Haus, 
und es schützt sie auf Zeit, aber sie sind 
nicht zuhause und sie wollen dort nicht 
zuhause sein. Sie spielen die Clowns der 
Hoffnung in einer fremden Sprache. Man 
kann Fremdes manchmal besser verste-
hen und annehmen als immer schon Ver-
standenes und immer schon Gewusstes. 
Es ist schon erstaunlich, was Menschen 
heute alles annehmen, obwohl es nie in 
ihrer Tradition gelegen hat. Soll man viel-
leicht sagen, weil es nie zu ihrem Tradi-
tionsbestand gehörte?
Was aber wird aus uns Christen, wenn 
wir das Geheimnis in die Öffentlichkeit 
tragen? Bleiben wir noch deutlich, oder 
verlieren wir Kontur - vor uns selber und 
vor den anderen, wenn wir die Sprache 
aus dem Arcanum nehmen und in die 
Fremde tragen? Ich vermute, je deutli-
cher wir selber sind als Christen; als Pfar-
rer und Pfarrerinnen, um so eher können 
wir undeutliche Gäste ertragen. Je mehr 
wir unsere Traditionen nicht nur kennen, D

am
it 

di
e 

Tr
äu

m
e 

ni
ch

t v
er

lo
re

n 
ge

he
n!

Sophienkirche Berlin



54 55

sondern sie lieben gelernt haben als 
Geschichten der Freiheit und der Schön-
heit; je mehr wir sie uns angeeignet ha-
ben und wir spirituelle Menschen sind, 
um so mehr können wir furchtlos vertei-
len, was wir haben, und zeigen, wer wir 
sind. Je unsicherer wir sind, um so stärker 
üben wir uns in der Kunst der Selbstver-
bergung.
Der Auftritt der Kirche in der säkularen 
Öffentlichkeit und die Auslieferung ihrer 
Schätze in den uneigentlichen Raum ist 
ein Stück Mission. Viele unserer kirch-
lichen Wörter sind verdorben, vielleicht 
auch dieses Wort Mission. Es hat keinen 
Sinn, die Wörter zu verschweigen, wir 
müssen sie reinigen. Was ist Mission? Es 
ist die gewaltlose, ressentimentlose und 
absichtslose Werbung für die Schönheit 
eines Lebenskonzepts. Diese Werbung ist 
ressentimentlos, indem wir ohne Beküm-
merung akzeptieren, dass Menschen an-
dere Lebenswege einschlagen als die des 
Christentums. Für uns als Christen hat 
dieses Christentum eine biographische 
Einmaligkeit. Aber es gibt andere Wege 
des Geistes und andere Dialekte der 
Hoffnung. Mission kann man wollen, 
wenn man auf seine eigene Einmaligkeit 
verzichtet, so sehr das unseren Narziss-
mus kränken mag.
Die Werbung ist absichtslos. Sie ge-
schieht nicht mit der Absicht, jemanden 
zur eigenen Glaubensweise zu bekeh-
ren, wohl mit der Absicht, dass auch der 
Fremde schön finde, was wir lieben und 
woran wir glauben. Wenn ich etwas lie-
be und wenn ich an etwas glaube, dann 
liegt es im Wesen dieser Liebe, dass sie 
öffentlich zeigt, was sie liebt. Eine sich 
verbergende Liebe ist auf Dauer keine 
Liebe. Man gibt sich selber ein Gesicht, 

man identifiziert sich selber und erfährt, 
wer man ist, indem man zeigt, wer man 
ist und woran man glaubt. Schon allein 
mein Stolz lässt es nicht zu, dass ich 
mich verborgen halte. Junge Menschen 
brauchen nichts dringender als dies: dass 
Menschen sich ihnen zeigen; dass ihr Ge-
sicht und ihre Lebenskonturen erkennbar 
werden. Lehren heißt, zeigen, was man 
liebt. Menschen werden wahrscheinlich 
nicht lieben, was wir lieben. Aber sie ler-
nen, dass man überhaupt etwas lieben 
und für etwas stehen kann. Wir machen 
Jugendlichen das Angebot, sich zu iden-
tifizieren und sich kenntlich zu machen - 
vor sich selber und vor anderen, indem 
wir uns als Kenntliche zeigen. Wenn Sie 
auf kenntliche Menschen und erkenn-
bare Institutionen stoßen, dann können 
sie vielleicht auf die zwanghaften Selbst-
identifizierungen verzichten, die etwa 

in der Ausübung von Gewalt besteht. 
Gewalt und gewaltförmige Symbolik wa-
ren immer schon die Mittel von Identi-
tätszwängen.
Die Verwendung religiöser Sprache im 
missionarischen Raum darf niemals nur 
Vergewisserungskürzel und angedeutete 
Sprache sein. Alle religiöse Sprache hat 
einen anthropologischen Gehalt. Wenn 
sie gut ist, gilt sie nicht nur innerreligiös. 
Ihr menschheitlicher Gehalt kann aufge-
schlüsselt werden. So wird ihre Hörbar-
keit auch für Nichtchristen hergestellt. 
Ich nehme als Beispiel den Hauptbegriff 
unserer Tradition, das Wort Gnade. Das 
Wort drückt nicht nur eine Bewegung 
zwischen Gott und Mensch aus. Es ist 
zugleich das Grundprinzip humanen Le-
bens. Ich deute seine Anthropologie an: 
Die Dinge, von denen wir eigentlich le-
ben, können wir nicht kaufen, herstellen 

oder verdienen, nicht die Liebe, nicht die 
Freundschaft, nicht die Vergebung, nicht 
unsere eigene Schönheit. Es gibt eine Le-
bensverdammnis; es ist der Zwang, sich 
selber zu bergen, schön zu finden oder zu 
wärmen. Ein Liebesgedicht von Gabrie-
la Mistral sagt vielleicht deutlicher, was 
Gnade ist, als viele religiöse Texte

Wenn du mich anblickst, werd’ ich schön, 
schön wie das Riedgras unterm Tau. 
Wenn ich zum Fluss hinuntersteige, 
erkennt das hohe Schilf mein sel’ges 
Angesicht nicht mehr. 
 
Ich schäme mich des tristen Munds, 
der Stimme, der zerriss’nen, meiner 
rauhen Knie. 
Jetzt, da du mich, herbeigeeilt, betrachtest, 
fand ich mich arm, fühlt’ ich mich bloß. 
 
Am Wege trafst du keinen Stein, 
der nackter wäre in der Morgenröte 
als ich, die Frau, auf die du deinen Blick 
geworfen, 
da du sie singen hörtest. 
 
Ich werde schweigen. 
Keiner soll mein Glück erschaun, 
der durch das Flachland schreitet, 
den Glanz auf meiner plumpen Stirn 
nicht einer sehen, 
das Zittern nicht von meiner Hand.... 
 
Die Nacht ist da. 
Aufs Riedgras fällt der Tau. 
Senk lange deinen Blick auf mich. 
Umhüll mich zärtlich 
durch dein Wort. 
Schon morgen wird, wenn sie zum Fluss 
hinuntersteigt, 
die du geküsst, von Schönheit strahlen.

St. Ägidiuskirche Cospeda

D
am

it 
di

e 
Tr

äu
m

e 
ni

ch
t v

er
lo

re
n 

ge
he

n!



56 57

Es ist da eine exzentrische Geliebte. Sie 
hat ihre Mitte nicht in sich selber. Sie 
begnügt sich nicht mit der Kargheit, mit 
sich selber identisch zu sein, denn ihre 
Schönheit und ihr Reichtum liegen im 
Blick des Geliebten: „Wenn du mich an-
blickst, werd’ ich schön, / schön wie das 
Riedgras unterm Tau.“ Ihre Schönheit ist 
nicht selbstproduziert. Sie erkennt sie 
nicht, indem sie in den Spiegel schaut; 
sie erkennt sie im Blick der Liebe. Dieser 
Blick befreit sie davon, Produzentin ihrer 
selbst zu sein und sich in der Selbstspie-
gelung schön finden zu müssen. Der Blick 
der Liebe befreit sie von dem Zwang und 
der Schalheit, ihre eigene Liebhaberin zu 
sein. Ich erinnere an eine Stelle mit ähn-
lichem Inhalt aus dem Hohen Lied (8,10). 
Die Braut spricht: „Ich bin geworden in 
seinen Augen wie eine, die Frieden fin-
det.“ Sie spricht von einem Frieden, der 
nicht mit den eigenen Waffen und mit der 
eigenen Stärke erobert wurde. Der Blick 
des Geliebten baut das Haus ihres Frie-
dens, in dem sie wohnen kann.
Ich habe nun nichts anderes getan, als 
paulinische Theologie ausgelegt und 
anhand des Liebesgedichts eine kleine 
Predigt über Gnade gehalten. Ich könnte 
fortfahren und erklären, was Selbstrecht-
fertigung, also das Gegenteil von Gnade, 
mit Gewalt zu tun hat. Ich mache also 
nicht anderes, als den anthropologischen 
Gehalt eines Begriffes oder eines Bildes 
zu erklären. Ich möchte eine Sprache, die 
die alten großen Bilder und Geschichten 
nicht verrät oder aufgibt, und die zugleich 
ausgelegt wird auf die gegenwärtigen 
Leiden, Wünsche, Befürchtungen und 
Hoffnungen. Religiöse Sprache wird erst 
hörbar, wo sie auf gegenwärtige Leiden 
und Hoffnungen trifft. Die Gegenwart 

bleibt nur dort nicht ihre eigene Recht-
fertigung und ihr eigenes Gefängnis, wo 
dramatische Erzählungen sie in die Pers-
pektive der Hoffnung und des Gelingens 
stellen. Die Hoffnung ergibt sich nicht 
argumentativ. Aus dem reinen Argument 
ergibt sich viel naheliegender, wie man 
an vielen Stellen sieht, die Aussichtslosig-
keit. Die Hoffnung braucht Lieder, Bilder, 
Erzählungen. Die Kirche soll also denen, 
die in ihren Vorhöfen lagern, nicht mit 
einer großmütigen, aber inhaltslosen 
Geste entgegenkommen. Sie soll ihre 
Schätze zeigen. Sie soll stellvertretend 
für jene Nicht- oder Halbchristen glau-
ben. Vielleicht glauben diese ja , indem 
sie dem Glauben der anderen zusehen 
und zuhören. Ein Glaube in den Vorhöfen 
der Hoffnung. Wer wollte ihn verachten?
Ich erwarte von der Arbeit der Kirche 
im öffentlich-missionarischen Raum in 

einer Zeit verlöschender Träume, dass sie 
eine Art Erinnerungswerkstatt ist; eine 
Bildungsveranstaltung, in der an den 
inneren Mustern von Menschen gebaut 
wird, an ihren Wünschen und an ihrem 
Gewissen.
Tradition verstehe ich als eine Überliefe-
rung der Bilder der Lebensrettung, die 
Menschen miteinander teilen. Dass das 
Leben kostbar ist; dass Gott es liebt; dass 
einmal alle Tränen abgewischt werden 
sollen; dass die Armen die ersten Adres-
saten des Evangeliums sind, das sagt, 
das singt, das spielt uns diese Tradition 
in vielen Geschichten, Liedern und Bil-
dern vor. Die Hoffnung und die Lebens-
visionen halten sich nicht allein durch das 
Argument, sie werden aufgebaut durch 
die Mitteilung und durch die Wahrneh-
mung solcher Lebensbilder. Das Evange-
lium baut an unseren Träumen von der 

Gerechtigkeit und an unserem Gewissen. 
Der Mensch ist nicht nur verantwortlich 
vor seinem Gewissen, verantwortlich 
ist er auch für sein Gewissen. Träume, 
Gewissen, Visionen sind nicht selbst-
verständlich. Sie liegen nicht naturhaft 
immer schon in uns, sondern wir müssen 
sie lernen. Es ist nicht selbstverständ-
lich, dass der Schwarze nicht Beute des 
Weißen werden soll. Es ist nicht selbst-
verständlich, dass die Armen nicht Beute 
der Weißen werden sollen. Es ist nicht 
selbstverständlich, dass die Frau nicht 
Beute des Mannes werden soll. Das Evan-
gelium bildet uns, es lehrt uns Gerechtig-
keit, Gewissen und Hoffnung. Es ist nicht 
das Wichtigste, dass Menschen durch die 
öffentliche Sprache der Kirche unbedingt 
zu ihren Mitgliedern werden. Wichtig ist, 
dass Menschen in ihren Träumen und 
in ihrem Gewissen gebildet werden. Es 
ist nicht das Wichtigste, dass Menschen 
unter allen Umständen unseren Dialekt 
des Glaubens sprechen. Wichtig aber ist, 
dass sie die Hoffnung und das Recht lie-
ben lernen. Die Erinnerung an die Träu-
me schuldet die Kirche einer traumlosen 
Gesellschaft. Die Idee von der Gerechtig-
keit und der Wahrheit zerfällt. Wir sehen 
uns neuen Lebenslagen gegenüber, in 
denen die Gedächtnislosigkeit zum Prin-
zip zu werden droht. Es gab einmal einen 
von fast allen angenommenen Horizont, 
eine Lesart von Geschichte und Welt; 
eine Normenkanon, welcher Solidarität, 
Achtung des Lebens und Gedächtnis der 
Toten gebot. Menschen waren gewohnt, 
normativ zu denken. Es gab humanisti-
sche, christliche und sozialistische Wür-
detraditionen, auf die man sich berufen 
konnte und vor denen die Würdelosigkeit, 
das Vergessen und die Ungerechtigkeit es D

am
it 

di
e 

Tr
äu

m
e 

ni
ch

t v
er

lo
re

n 
ge

he
n!

Magdeburger Dom St. Mauritius und Katharina



58 59

nicht ganz leicht hatten. Man hat gegen 
diesen Kanon verstoßen, aber es gab ihn. 
Was aber, wenn in einer posttraditiona-
len und postmoralen Gesellschaft dieser 
Normenhorizont mit seinen Inhalten und 
Dramatisierungen zusammenbricht? Wir 
erleben im Augenblick den Zerfall oder 
die Entwichtigung zweier großer Lesar-
ten der Geschichte, nämlich des Sozialis-
mus und des Christentums. Den Anteil 
dieser Lesarten an der Beleidigung des 
Lebens will ich nicht unterschlagen. Es 
gab sie, und gelegentlich trat das Chris-
tentum den real existierenden Christen 
in den Weg und die Idee des Sozialismus 
den real existierenden Sozialisten. Es gab 
verpflichtende Texte, und wenn sie noch 
so oft gefälscht oder vergessen wurden. 
Die Texte befahlen, die Welt von den Op-
fern und Beleidigten her zu lesen. Was 
aber, wenn die Texte verschwinden und 
wenn die Geschichten unlesbar gewor-
den sind? Dann braucht man sich nicht 
einmal die Mühe des Kaschierens und 
des Verdrängens zu machen. Es gibt die 
Würdelosigkeit, nicht mehr als sich selber 
zu kennen; des vergrabenen Gewissens 
und der ausgelöschten Träume. Und so 
wird die Aufgabe der Kirche dringend, in 
ihren alten Geschichten das Gedächtnis 
der Würde zu stiften. Das wäre der gro-
ße Einspruch gegen ein Weltgefühl des 
Wahns, der Selbstvernichtung und der 
Antiquiertheit des Menschlichen.
Am Ende frage ich: Wie können wir, die 
Pfarrer, die Eltern, die Lehrerinnen die 
großen Erzählungen hüten, wenn unser 
eigener Glaube schwankend geworden 
ist? Denn diese Zeit ist an uns nicht vorbei-
gegangen, sie nistet in unseren Herzen. 
Ich glaube, dass ein Erzähler seine Hoff-
nung und ein Stück seiner Frömmigkeit 

lernt, indem er die Geschichten der 
Hoffnung vor anderen ausbreitet. So ist 
es wohl auch bei den Pfarrern und Pfar-
rerinnen Sie predigen nicht, weil sie vor 
Glauben glühen, sondern sie lernen den 
Glauben, indem sie ihn weitersagen. Die 
hörende Gemeinde baut an ihrer Sprach-
fähigkeit. Unsere hörenden Kinder bauen 
an unserem Glauben. Was sollte daran 
falsch sein? Dies kann nur dem verdäch-
tig sein, der glaubt, jederzeit Meister sei-
ner selbst sein zu müssen und dem die 
Unabhängigkeit das letzte Ideal ist.
 
* Vortrag anlässlich des 50. RPI-Jubiläums
Der vorliegende Text erschien erstmals 
im Loccumer Pelikan 4/2000. Wir danken 
für die Abdruckgenehmigung!

D
am

it 
di

e 
Tr

äu
m

e 
ni

ch
t v

er
lo

re
n 

ge
he

n!

Im
ag

e 
by

 P
fe

ilg
ift

fe
de

r f
or

 p
ix

ab
y

Der Pfarrgarten Saxdorf ist eine Oase 
für Leib und Seele. Nur ca. 75 Minuten 
von Dresden entfernt, findet man Sax-
dorf in Südbrandenburg, im Landkreis 
Elbe-Elster, nahe der sächsischen Grenze 
zwischen Mühlberg und Bad Liebenwer-
da. Im alten Pfarrgarten können die Be-
sucher und Besucherinnen Natur, Musik 
und Kunst erleben. Im Garten blüht und 
grünt es zu jeder Jahreszeit.
Im ehemaligen Pfarrhaus befinden sich 
Ausstellungsräume, die von der mehr als 
50-igjährigen Geschichte des Kulturpro-
jektes erzählen. Der bildende Künstler 
Hanspeter Bethke und Pfarrer Karl-Hein-
rich Zahn haben dort gelebt und mit ihren 
Interessen von Kunst und Natur dieses 
einmalig schöne Pfarrgartenprojekt er-
schaffen. Der Pfarrgarten Saxdorf ist ein 
Ort, der Geschichte, Spiritualität, Kunst 
und Natur auf eine ganz einmalige Weise 
vereint. Das Hauptinteresse gilt dem ab-
wechslungsreich komponierten großen 
Pfarrgarten mit seiner reichen Pflanzen-
fülle mit seinem wechselnden zauberhaf-
ten Anblick über die Jahreszeiten hinweg. 
Monatlich finden in der kleinen 800-jäh-
rigen Backsteinkirche Konzerte statt. 
Im Musikpavillon besteht daneben für 
Gruppen die Möglichkeit für einen Imbiss 
oder zum Kaffeetrinken nach Absprache. 
In den Sommermonaten gibt es auch im 
Außenbereich Sitzplätze. 

Weitere Informationen unter:  
Kunst- & Kultursommer Saxdorf 
e.V., www.saxdorf.de; kontakt@
saxdorf.de, Tel: 035365/8390

Ausflugstipp für Kirchgemeinden: 
Der Pfarrgarten Saxdorf Worte und Zauber waren ursprünglich 

ein und dasselbe. Auch heute besitzt 
das Wort eine starke magische Kraft.

Sigmund Freud

Ein Nutzen der Schönheit liegt nicht 
klar zutage, ihre kulturelle Notwen-
digkeit ist nicht einzusehen, und doch 
könnte man sie in der Kultur nicht ver-
missen.

Sigmund Freud

http://www.saxdorf.de
mailto:kontakt@saxdorf.de
mailto:kontakt@saxdorf.de


60 61

Nachhaltig an Ihrer Seite
Der Sächsische Pfarrverein arbeitet in 
Fragen rund um Versicherung und Vor-
sorge schon seit vielen Jahren eng und 
vertrauensvoll mit dem Versicherer im 
Raum der Kirchen (VRK) zusammen. 

Dies aus gutem Grund: Denn der VRK bie-
tet Menschen, die im kirchlich-sozialen 
Bereich tätig sind, ganzheitlichen Schutz 
zu besonders vorteilhaften Konditionen. 
Christliche Werte stehen dabei im Vor-
dergrund: Daher hat sich der VRK als 
erster Versicherer im kirchlichen Markt 
strengen Nachhaltigkeitskriterien ver-
pflichtet, die den Handreichungen der 
Evangelischen Kirche in Deutschland 
(EKD) und der Deutschen Bischofskonfe-
renz (DBK) folgen. 
 
Die Mitglieder des Sächsischen Pfarr-
vereins können beim VRK von vielen 
wert¬vollen Lösungen und Sonderkondi-
tionen profitieren:

Sicherheit bei Wegfall der Residenz-
pflicht
Mit Eintritt in den Ruhestand entfällt die 
Residenzpflicht. Mit unserer Premium 
Rente bAV erhalten Sie die Sicherheit für 
Ihre Ruhestandsplanung. Diese Wertan-
lage ist ethisch-nachhaltig und wird sogar 
vom Staat unterstützt!

Sachversicherungen
Aufgrund der Mitgliedschaft in Ihrem 
Pfarrverein erhalten Sie Beitragsvorteile 
bei

› 	Kfz-Versicherung
›	 Privat-Haftpflichtversicherung (inkl. 
	 Amtshaftpflicht und Schlüsselverlust)
› 	Hausratversicherung

Krankenversicherung
Besondere Konditionen für die Restkos-
tenversicherung, sowie attraktive Tarife 
in der Kranken-Zusatzversicherung.

Nähere Informationen gibt Ihnen gerne 
Ihr persönlicher Ansprechpartner des 
VRK vor Ort.

Sehr wenig wird benötigt, 
um ein glückliches Leben zu führen; 
es ist alles in dir selbst, 
in deiner Denkweise.
Marc Aurel

Das Glück deines Lebens 
hängt von der Beschaffenheit 

deiner Gedanken ab. 
Marc Aurel

Man soll die Feinde lieben, 
nicht weil sie schon Brüder sind, 
sondern damit sie Brüder werden. 
Marc Aurel

Informationen
zur gesetzlichen Pflegeversicherung



62 63

Klassifikation: Intern

Auf Basis christlicher Werteorientierung – 
nachhaltig in die Zukunft investieren
Jeder gläubige Mensch erlebt den Augenblick, an dem er vor der Wahl zwischen zwei 
Wegen steht. Die kleinen Alltagssorgen, der Blick in eine unbekannte Zukunft- werden 
schnell zu Zweifeln, die unsere innere Stimme lauter werden lässt und uns zu einer 
entscheidenden Frage führt: Glaube - oder Alltag?
 
Wir, der Versicherer im Raum der Kirchen, verstehen diese Fragen, die Ihnen am Herzen 
liegen und haben einen klaren Auftrag! Als Versicherer mit christlichen Wurzeln bieten wir 
Ihnen einen Weg, der es Ihnen ermöglicht, Ihre Werte im Glauben mit Ihrem Alltag zu 
vereinen. 

Christliche Werte neu erleben

Finanzielle Entscheidungen können Ihrem Wohl dienen und einen positiven Einfluss auf 
die Gesellschaft ausüben. Mit uns als ethisch-sozial orientierten Versicherer schaffen Sie 
sich ein wertvolles Sicherheitsnetz für Ihren Alltag, das Sie mit Fairness, Nachhaltigkeit und 
Herz auffängt.

Was bedeutet das konkret?

Wir haben für Sie traditionelle Werte in einen modernen, christlichen Alltag übersetzt und 
schließen Investitionen in Waffen, Kinderarbeit und klimaschädliche Industrien 
konsequent über unsere Kapitalanlagenkriterien aus. Unser Engagement für soziale 
Gerechtigkeit spiegelt sich in unseren Sponsorings kirchlich-sozialer Projekte wider. Das 
macht uns einzigartig auf dem Markt.

Mit christlichen Werten in die Zukunft

Christliche Werte beginnen bei zwischenmenschlichen Beziehungen und sollten bei Ihren 
Finanzentscheidungen nicht aufhören! Ein Beispiel aus dem Alltag: mit unserer Premium 
Rente mit Ethik Fonds schaffen Sie sich und Ihren Lieben eigene Sicherheit und investieren 
gleichzeitig durch unsere strengen Nachhaltigkeitskriterien in eine wertvolle Zukunft für 
uns alle.

Sie möchten mehr über unsere Leistungen erfahren – sprechen Sie uns gerne an.

Gütz, Stefan 
Bahnhofstr. 15, 08261 Schöneck
Telefon: 037464-342651
E-Mail: stefan.guetz@vrk-ad.de

Uhlmann, Lydia 
Am Bach 4, 09366 Stollberg
Telefon: 037296-930893
E-Mail: lydia.uhlmann@vrk-
ad.de

Brachmann, Steffi
Walnußweg 1, 04249 Leipzig
Telefon: 0341-4250584
E-Mail: steffi.brachmann@vrk-
ad.de

Seidel, Sandra
Lessingstr. 4, 08058 Zwickau
Telefon: 0152-28216152         
E-Mail: sandra.seidel@vrk-ad.de

Günther, Volkmar
Alte Dorfstr. 27, 09456 Annab.-B.
Telefon: 03733-5969959
E-Mail: volkmar.guenther@vrk-
ad.de

Engler, Andreas
Fabrikstr. 1 A, 01723 Wilsdruff
Telefon: 035204-185957
E-Mail: andreas.engler@vrk-ad.de

Neubert-Winker, Kathrin
Johannesstr. 09, 01662 Meißen
Telefon: 0157-58188168         
E-Mail: kathrin.neubert-winkler@
vrk-ad.de

Böhme, Thomas 
Aidlinger Str. 16, 01936 Laußnitz
Telefon: 035795-39300
E-Mail: thomas.boehme@vrk-
ad.de

Vogel, Christiane & Vogel, Torsten
Spremberger Str. 18, 02977 Hoyerswerda
Telefon: 03571-406095
E-Mail: christiane.vogel@vrk-ad.de
E-Mail: torsten.vogel@vrk-ad-de
 

10 Mal für Sie in Sachsen



64 65

Albrecht Häußler (66) lebt mit seiner 
Frau Annegret (62) im Stadtteil Böh-
litz-Ehrenberg in Leipzig. Das Ehe-
paar freut sich über zwei Kinder und 
ein Enkelkind.

Seit drei Jahren ist Albrecht Häußler im 
Ruhestand. Vorher war er Pfarrer in Böh-
len südlich von Leipzig, in Leipzig und zu-
letzt ca. 10 Jahre im Gemeindeverbund 
Pösaue. Albrecht Häußler wollte immer 
Gemeindepfarrer sein. Vor dem Theolo-
giestudium in Leipzig am Theologischen 
Seminar war er 1 ½ Jahre Bausoldat in 
Leipzig. Schon während seiner aktiven 
Dienstzeit pflegte er verschiedene sport-
liche Aktivitäten. Er spielte bei den „Gött-
lichen Grashüpfern“ Fußball, ist bis heute 
Mitglied im Sportverein, das Fahrrad war 
und ist sein Begleiter. 
Viele kennen Albrecht Häußler als sportli-
chen Kollegen, der seit vielen Jahren Ma-
rathon läuft. Er hat am Ultra-Marathon 
bis 100 km teilgenommen und dort 2019 
in der Altersgruppe Ü60 den 1.Platz be-
legt. Fast 13 Stunden dauerte der Lauf! 
Am Rennsteiglauf bis 75 km hat er teil-
genommen und trainiert bis heute für 
den Marathon bis 42 km, oftmals 2-3x 
in der Woche. Einmal im Jahr trifft sich 
eine interreligiöse Laufgruppe zu einem 
gemeinsamen Marathon in Luxemburg, 
bei dem ihn dort auch seine Frau an-
feuert. Viele Freundschaften sind mit 
den Jahren gewachsen. Im Juni 2025 ist 
der sportliche Pfarrer in sieben Tagen 

nach Utrecht zu einer Bonhoeffer-Tagung 
unterwegs gewesen. Dietrich Bonhoef-
fer mit seinem Leben und theologischen 
Werk beschäftigt ihn seit vielen Jahren. 
Seit dem Jahr 2000 ist er Mitglied in der 
Internationalen Bonhoeffergesellschaft 
und seit zwei Jahren dort im Vorstand der 
deutschsprachigen Sektion. Die interna-
tionalen Kongresse haben ihn schon bis 
nach Südafrika und Australien geführt. 
Fragen, wie z.B. eine künftige Generation 
leben kann, begleiten sein Nachdenken. 
Die Themen: Frieden, Gerechtigkeit und 
Bewahrung der Schöpfung der Ökume-
nischen Versammlung sind in diesem 
Prozess bleibend aktuell. Weitsicht und 
intensive Frömmigkeit gehören für ihn 
dabei zusammen. 
Albrecht Häußler ist ein „ausdauernder 
Charakter“. Seine religiöse Prägung hat 
er in jugendlichen Jahren in den Grup-
pen der Kirchengemeinde in Freiberg be-
kommen. Er berichtet von einer „pietis-
tischen Phase“, vom Stille-Zeit-Kreis und 
Gesprächen, die sich mit Sinnfragen und 
biblischen Texten beschäftigt haben. Als 
Jugendlicher hat er Führungen im Frei-
berger Dom gemacht. Architektur, Kunst 
im Kirchenraum und bildende Kunst 
haben seinen Horizont geweitet. In den 
Jugendjahren wurde auch sein Interesse 
am Theologiestudium geweckt. 
Seit März 2025 verfolgt der aktive Ruhe-
ständler ein neues Projekt: Er begann an 

Serie: 
Pfarrer im Ruhestand

der Universität in Leipzig eine Dissertati-
on in der Begleitung von Prof. em. Dr. Pe-
ter Zimmerling zum Thema: „Bonhoeffers 
Predigten – eine linguistische Untersu-
chung nach der Sprechakttheorie“. In 
den Kirchengemeinden der Umgebung 
übernimmt er gerne 1-2x monatlich Got-
tesdienste. Die Jahrestagung des Sächsi-
schen Pfarrvereins im November ist ein 
fester Termin im Kalender. Politisch enga-
giert sich Albrecht Häußler im Netzwerk 
„Leipzig nimmt Platz“. Für die Kirche in 
dieser Zeit wünscht er sich, dass sie nach 
außen sichtbarer wird, eine „Kirche in Be-
wegung“. Das kann z.B. in von Laien vor-
bereiteten Waldgottesdiensten sein oder 
Aktivitäten, die außerhalb der Kirchen 
im gesellschaftlichen Bereich stattfinden 
und auch einladend für eher kirchenfer-
ne Menschen sind. (GS)

_Rennsteiglauf Inselberg

Anerkennung beim Interfaith in Luxemburg

Medaillien

„Die einzigen normalen Leute sind die, 

die du nicht besonders gut kennst.“ 

Alfred Adler



66 67

Matthias Ellinger (68) und seine Frau 
Rita (69) leben am Ostende von An-
ger-Crottendorf in Leipzig. Sie freuen 
sich über 3 Kinder und 2 Enkelkinder.
 
Seit drei Jahren genießt Matthias Ellinger 
mit seiner Frau Rita den Ruhestand im 
eigenen Häuschen mit einem lauschi-
gen Garten, in dem es üppig wächst und 
blüht. Er kommt aus einer Pfarrerfamilie 
und hat nach einer Lehre zum Baufach-
arbeiter Theologie an der Universität in 
Leipzig studiert. 
Matthias Ellinger war Zeit seines Lebens 
mit ganzem Herzen Gemeindepfarrer. 
Zuerst in Mahlis mit drei weiteren Kirch-
dörfern bei Wermsdorf, anschließend 
in Baalsdorf-Mölkau mit Paunsdorf, die 
letzten 12 Jahre vor dem Ruhestand im 
Kirchspiel Kohrener Land. Im Gemeinde-
pfarramt hat er sich frei gefühlt, konnte 
bei vielen Bauprojekten seine Erfahrun-
gen aus der ersten Berufsausbildung auf 
dem Bau einbringen und die eigenen Ta-
lente als „Generalist und Allrounder“ im 
Gemeindealltag umsetzen. Im Gespräch 
wird deutlich, dass man mit ihm über 
alles reden kann und er in Theologie, 
Kirche und Gesellschaft gehaltvoll veror-
tet ist. Matthias Ellinger bezeichnet sich 
selbst als „gesellschaftlich sensibel“ 
Über viele Jahre im aktiven Dienst galt 
dem Thema „Kirche und Sport“ seine 
Aufmerksamkeit. Er hat den Kirchen-
frühjahrslauf in Collm (am letzten Sams-
tag im April erlebte er schon seine 30. 

Auflage) mitgegründet und bei den „Gött-
lichen Grashüpfern“ Fußball gespielt, am 
liebsten als „Libero“. 
Über 25 Jahre hat er im Vorstand der 
Pfarrvertretung die Belange der Pfarrer-
schaft in der Landeskirche mitgestaltet. 
Die Jahrestagungen des Sächsischen 
Pfarrvereins sind bis heute ein fester 
Punkt in seiner Jahresplanung. Jetzt en-
gagiert er sich dezent ehrenamtlich in 
den Kirchengemeinden des Kirchspiels, 
neben den „üblichen sporadischen“ 
Vertretungsanfragen nahm er die Be-
rufung in den Finanzausschuss des Ale-
sius-Kirchspiels an. Gerne gestaltet er 
ebenfalls Gottesdienste oder bringt ein 
Thema in Seniorenkreise ein. Sein gro-
ßes Herz schlägt in besonderer Weise 
bei der klassischen Musik. Schon ab der 
2. Klasse hatte er Geigenunterricht und 
spielte im Robert-Schumann-Jugendsin-
fonieorchester Zwickau mit. Später kam 
dann die musikalische Ausbildung auf 
der Bratsche dazu. Einen schon immer 
vorhandenen Wunsch erfüllt er sich end-
lich seit dem Eintritt in den Ruhestand: 
Gesangsunterricht zu nehmen. 
Heute singt Matthias Ellinger weiterhin 
im Kirchenchor und im privaten Kreis in 
einem Männerquartett. Ein weiteres mu-
sikalisches Standbein ist das Singen in 

Serie: 
Pfarrerin im Ruhestand

der Universitäts-Kantorei, die 4-5 Projek-
te im Jahr zur Aufführung bringt. In der 
freien Zeit besucht das Ehepaar gerne 
Ausstellungen und oft Konzerte. Sie ge-
nießen die kulturellen Möglichkeiten der 
Stadt Leipzig sehr! 
Aber auch breitgefächerte Literatur ge-
hört für beide zu einem lebenswerten 
Alltag. Im Freundeskreise treffen sie sich 
seit vielen Jahren einmal monatlich zu 
literarischen Abenden und einem Aus-
tausch über ein von allen gelesenes Buch. 
Über Durststrecken haben ihm verständ-
nisvolle Menschen geholfen, mit denen 
ein ehrlicher Austausch über die Hürden 
des Alltags möglich war. Matthias Ellinger 
liebt die „geistlichen Welten“, dazu ge-
hört originäres tiefgründiges theologi-
sches Nachdenken, verbunden mit dem 
großen geistigen Kosmos. 
So empfindet er die jährliche Leipziger 
Buchmesse als ein großes Geschenk: 
„Die Eröffnung im Gewandhaus, die Ver-
leihung des Leipziger Buchpreises zur Eu-
ropäischen Verständigung mit Laudatio 
und Empfang. Das Lesefest ‚Leipzig liest‘ 
bringt Relevantes ideal zusammen … ein-
fach himmlisch.“
Auf die Frage, was er an seiner Kirche in 
der jetzigen Zeit besonders schätzt, sagt 
er: „…dass unverdrossen schöne und be-
wegende Gottesdienste gefeiert werden. 
Ganz gleich ob in der Universitätskirche 
oder im ländlichen Bereich.“ Kritisch und 
mit Bedauern nimmt er den Relevanzver-
lust des Christlichen in der Gesellschaft 
wahr. „Mit einer „Rolle rückwärts“ und 
restaurativen Tendenzen lässt sich kirch-
liches Leben zum Wohl der Menschen 
in der Zukunft sicherlich nicht gestal-
ten.“ Diese Entwicklungen bereiten im 

Unbehagen. „Wir brauchen offene Her-
zen, Kirchen und Versammlungsräume!“ 
Zum guten Schluss bleibt zu sagen, was 
auf dem Türschild steht: „Hier lebt ein gut 
gelaunter Rentner“. (GS)

Die Gefühle der Masse sind stets 

sehr einfach 

und sehr überschwänglich. 

Die Masse kennt also weder Zweifel 

noch Ungewissheit.

Sigmund Freud

Niemals sind wir ungeschützter gegen 

das Leiden, als wenn wir lieben, 

niemals hilfloser unglücklich, 

als wenn wir das geliebte Objekt oder 

seine Liebe verloren haben.

Sigmund Freud



68 69

Alexander Deeg 
und Christian 
Lehnert (Hrsg.)
„Erfahrenes Heil 
– Gottesdienst 
und Heilung“ 
Beiträge zu Litur-
gie und Spirituali-

tät. Evangelische Verlagsanstalt 
Leipzig 2024, 233 Seiten, 35 €
Das Buch bietet anhand von 12 Beiträgen eine 
tiefgehende Auseinandersetzung über den 
Zusammenhang zwischen Gottesdiensten 
und Heilung im christlichen Kontext. Darin 
wird untersucht, wie Gottesdienste als Orte 
der Heilung erlebt und welche theologischen, 
liturgischen und praktischen Aspekte dabei 
eine Rolle spielen können. Die Kapitel reflek-
tieren die biblischen Grundlagen von Altem 
und Neuen Testament, um die Bedeutung von 
Heil und Heilung als Teil des christlichen Glau-
bens zu verdeutlichen. Es folgt eine Ausein-
andersetzung mit der liturgischen Gestaltung 
von Gottesdiensten, die Heilung fördern und 
wie inklusive Gebetsformen, Segnungen und 
gemeinschaftlicher Rituale lebendig gestaltet 
werden können. Zudem werden praktische 
Beispiele und Erfahrungsberichte vorgestellt, 
die zeigen, wie Heilung in verschiedenen Ge-
meinden und Kontexten erlebt wird.
Ursprünglich wurde „Heil“ im biblischen und 
theologischen Kontext oft als ein umfassen-
der Zustand des Ganzseins verstanden – also 
nicht nur die Abwesenheit von Krankheit, 
sondern ein Zustand von innerem Frieden, 
Ganzheit und Gottesnähe. „Heilung“ war da-
mals eng verbunden mit göttlichem Wirken, 
das den Menschen wieder in seine ursprüng-
liche, gottgewollte Ordnung zurückführt. Es 
ging also um mehr als nur körperliche Ge-
nesung; es ging um die Wiederherstellung 
des ganzen Menschen in seiner Beziehung zu 

Gott, sich selbst und anderen.
Im Lauf der Jahrhunderte hat sich das Ver-
ständnis von „Heil“ und „Heilung“ gewandelt. 
Während in der frühen christlichen Tradition 
die Heilung stark mit Wundern und göttli-
chem Eingreifen verbunden war, wurde im 
Mittelalter und in der Neuzeit die medizini-
sche Sichtweise stärker betont. Die Trennung 
zwischen körperlicher Heilung (Medizin) und 
geistlicher Heilung (Glaube, Seelsorge) wurde 
immer deutlicher. 
In der modernen Theologie und Praxis, wie 
sie im Buch dargestellt wird, verschmilzt 
dieses Verhältnis wieder mehr. Die Autoren 
betonen, dass „Heil“ heute als ein ganzheit-
liches Konzept verstanden wird, das Körper, 
Seele und Gemeinschaft umfasst. „Heilung“ 
ist dabei nicht nur die Beseitigung von Sym-
ptomen, sondern ein Prozess, der auch spiri-
tuelle, emotionale und soziale Dimensionen 
einschließt. Das Verhältnis zwischen beiden 
Begriffen hat sich also dahin gewandelt, dass 
„Heil“ als ein umfassender Zustand verstan-
den wird, den „Heilung“ anstrebt – wobei Hei-
lung nicht nur auf das Körperliche beschränkt 
ist, sondern auch auf das Geistige und Ge-
meinschaftliche. Der Beitrag von Martin Lüs-
traeten berichtet über Heilung und Liturgie 
im Katholizismus und den Exorzismus Beses-
sener in Vergangenheit und Gegenwart.
Perspektivisch ermöglicht das Buch einen 
Ausblick für die Seelsorge, sich noch stärker 
interdisziplinär zu verorten, d.h., z.B. in Zu-
sammenarbeit mit medizinischem Personal, 
Psychotherapeuten und Sozialarbeitern. Mit 
der zunehmenden Digitalisierung kommen 
auch eine digitale Seelsorge und virtuelle 
Rituale in den Blick. Angesichts globaler Ent-
wicklungen werden die Bedeutung von Res-
pekt und Offenheit, in Bezug auf eine kultu-
relle und religiöse Kompetenz betont. (GS)

Lesenswert
Edgar Thaidigsmann „Gesehen 
werden und sehen“ – Elemente 
einer theologischen Sehschule 
Evangelische Verlagsanstalt 
Leipzig 2024, 334 Seiten, 68 €
Edgar Thaidigsmann nimmt mit seiner theo-
logischen Sehschule einen bisher wenig 
bedachten Blickwinkel ein: Er verbindet bi-
blische Perspektiven mit systematisch-theo-
logischen Reflexionen anhand von 16 bib-
lischen Beispielen. Der Autor versteht sein 
Werk als eine „Stückwerksystematik“, die 
gerade in einer Welt, wo das bildliche Sehen 
in den Medien und die Wahrnehmung des 
Einzelnen im Vordergrund stehen, als einen 
Beitrag zur „Wahrnehmungslehre“. 
Die differenzierten Reflexionen zu biblischen 
Themen wie z.B. „Und siehe, es war alles 
sehr gut – Gen 1,1-2,4a“, „Aufgetane Augen – 
Gen 3“, „Der Gott, der mich sieht – Gen 16“ 
„Das leuchtende Angesicht Gottes im aaro-
nitischen Segen – Num 6,24-26“ „Vom Nicht-
Sehen und vom Sehen des Auferweckten“ 
oder „Wir sehen jetzt durch einen Spiegel…. – 
1. Kor 13,12“ werden systematisch analysiert 
und betrachtet unter philosophischen, histo-
rischen wie auch teils literarischen Gesichts-
punkten. Die feine Gliederung der Abschnitte 
gibt einen schnellen Überblick zum Inhalt und 
ermöglicht eine gute Lesbarkeit der einzelnen 
Kapitel. 
Interessant ist die Deutung des Magnifi-
kat (Lk 1, 46-55) bei Martin Luther am Bespiel 
„Gottes Sehen in die Tiefe“. „… denn er hat 
die Niedrigkeit seiner Magd angesehen“. – bei 
Luther wurde das Verständnis von Demut als 
gottgefällige Selbsterniedrigung überwun-
den, denn “niemand achtet oder rühmt sich 
als demütig, als wer der Allerhochmütigs-
te ist“. Maria wurde von Gott „angesehen“. 
Dieses „Ansehen“ ermöglich in der Folge 

Menschen Bedeutung, auch 
wenn diese in der Gesell-
schaft bisher übersehen oder 
an den Rand gedrängt waren. 
Wenn Gott einen Menschen 
„ansieht“ wie Maria, greift Gott 
in gesellschaftliche Beziehun-
gen ein, deren „Ansehen“ sich 
wesentlich aus Herkunft. Stellung, Funktion 
oder Leistung generieren. Der Leitgedanke 
des Buches ist Psalm 36,10a+b “Denn bei 
dir ist die Quelle des Lebens, und in deinem 
Licht, sehen wir das Licht.“ Leben und Licht 
gehören in besonderer Weise zusammen, 
wie auch sinnliche Erfahrungen und Erkennt-
nisse. 
Das Buch nimmt die Bedeutung des Sehens 
im Verhältnis von Gottes Sehen und dem Se-
hen von Menschen im Spannungsbogen von 
Sehen und Gesehen-Werden auf. Deshalb 
eignet sich das Buch besonders für Pfarre-
rinnen und Pfarrer im gemeindlichen Kon-
text in mehrfacher Weise: Zum einen regen 
die biblischen Beispiele natürlich auch an, 
diese im Gottesdienstlichen Rahmen oder in 
Gesprächsgruppen aufzunehmen und beide 
Sichtweisen für die Gemeindeglieder zu ver-
deutlichen und mit eigenen Seherfahrungen 
zu verbinden.
Im Vorfeld des Themas sind Pfarrerinnen 
und Pfarrer zur Selbstreflexion eingeladen. 
Wer im Pfarrhaus wohnt und/oder in einem 
öffentlichen Beruf arbeitet kennt die Themen 
„Gesehen werden und sehen“ aus dem eige-
nen Lebensalltag. Der Weg zu Verknüpfungen 
der biblischen Geschichten und persönlichen 
Glaubensthemen ist dabei nicht weit und 
kann durchaus auch in Konventen oder Mit-
arbeitendenbesprechungen aufgenommen 
werden. (GS)

Lesenswert



70 71

Lesenswert
Johann Hinrich 
Claussen „Gottes 
Bilder – Eine Ge-
schichte der christ-
lichen Kunst“ 
Verlag C.H.Beck 
München 2024, 
318 Seiten, 32 €
Johann Hinrich Claussen 
will mit seinem Buch den 
Lesenden einen Reisefüh-
rer in die Hand geben, der 

in „Zwölf Sälen“, die ähnlich wie bei einem 
Museumsbesuch, zwölf Räume durchschrei-
ten. Dabei erleben sie die Entwicklung der 
christlichen Bilder anhand vieler Beispiele 
durch die Jahrhunderte. Bedeutende Kunst-
werke und Epochen werden beleuchtet, um 
die jeweiligen christlichen Bilder verständlich 
zu machen. 
Bevor man den „Ersten Saal“ betritt, wird der 
Lesende im „Einlass“ mit einem Bild aus Er-
bauungsbuch mit dem Titel „Veridicus Christ-
ianus“ (Christlicher Wahrsager) von 1601 in 
das Thema des Buches eingeführt. Der flämi-
sche Grafiker Theodor Galle hat es illustriert 
und zeigt einen sein Kreuz tragenden Chris-
tus allein auf einem Berg. Um ihn herum, in 
einem Halbkreis versammelt, sitzen zehn 
Maler mit Pinseln und Paletten vor ihren Staf-
feleien und betrachten Christus, wie ein Mo-
dell. Dabei zeichnet jeder von ihnen ein an-
ders Bild von Christus: z.B. malt ein Künstler 
die Hochzeit zu Kana, ein anderer den Einzug 
in Jerusalem, ein dritter die Verklärung Jesu. 
Lediglich der Künstler mit dem größten Ab-
stand vorne zeichnet Jesu so, wie er auf dem 
Hügel steht, sein Kreuz tragend. 
Dieses markante Bildmotiv mag exemplarisch 
für uns Menschen stehen. Christus zeigt sich 
einem Menschen jeweils etwas anders und 

führt damit wegweisend in die Bilderwelten 
der „Zwölf Säle“ ein. Der „Erste Saal“ beginnt 
mit den Bildern im antiken Israel, dessen Ver-
ehrung und dem Bilderverbot. Die nächsten 
„Säle“ beschreiben antike Bildwelten in Syri-
en, Ägypten und Äthiopien, danach folgen die 
Orthodoxie und Ikonenmalerei. Der Weg geht 
weiter über Fresken der Frührenaissance, 
Grafiken der Refomrationszeit, Sehnsuchts-
bilder der Romantik bis hin zum „Zwölften 
Saal“ zur Christlichen Kunst der Moderne. 
Markante, teils auch weniger bekannte Bild-
motive, werden gezeigt und erläutert. 
Ein zentrales Thema des Buches ist die Span-
nung der Unfassbarkeit Gottes im christlichen 
Glauben und dem menschlichen Bedürfnis, 
ihn sichtbar zu machen. Claussen analysiert, 
wie Künstler versucht haben diese Balance zu 
finden und wie sich die jeweiligen kulturellen, 
theologischen und gesellschaftlichen Kontex-
te auf die Darstellungen ausgewirkt haben. 
Ein besonders Interesse gilt daher auch dem 
den „kollektiven und individuellen Gebrauch 
der vorgestellten Kunstwerke.“
Der Autor betont die Vielfalt und Komplexi-
tät der christlichen Bilder und ermöglicht 
den Lesenden die Entwicklung dieser Bilder 
im Kontext ihrer Zeit zu verstehen. Er möchte 
die Lesenden einladen, sich mit einer Gruppe 
oder alleine auf den Weg ins nächste größere 
oder kleinere Museum zu machen, berühmte 
Kathedralen oder die Kirche in der Nachbar-
schaft zu besuchen. Die gute Lesbarkeit der 
Texte können auch eine Anregung für die 
Gemeindearbeit sein, christliche Bildwelten 
stärker in der pastoralen Arbeit mit Gruppen 
oder im Gottesdienst zu verankern, damit die 
christliche Kunst in den Museen nicht nur be-
wundert, sondern auch verstanden werden 
kann. (GS) 

Lesenswert
Andrea Gorres „Integrative Seel-
sorge – Ein praktisch-theologi-
sches Verfahren“ Evangelische 
Verlagsanstalt Leipzig 2024, 48 €
Andrea Gorres legt mit ihrer Habilitations-
schrift den Entwurf einer Seelsorge für das 
21. Jahrhundert vor. Seelsorge ist heute ein-
gebunden in verschiedene Kontexte einer 
säkularen Welt und ist gleichzeitig gefordert, 
sich mit der Tradition und Geschichte von 
Jahrhunderten zu verbinden. Die Autorin hat 
sich auf den Weg gemacht, den Begriff der 
„Seele“ in seiner historischen Entwicklung 
nachhaltig zu reflektieren und neu in Bezie-
hung zur wissenschaftlichen wie auch zur 
praktisch-theologischen Arbeit zu setzen. 
Die „Integrative Seelsorge“ hilft dabei, Men-
schen auf ihrem Lebensweg und mit Gott zu 
begleiten. Dabei nutzt sie eine besondere 
Sichtweise, die als „mystagogisch“ bezeichnet 
wird, um das Verständnis dafür zu erweitern.
Darunter ist eine Methode zu verstehen, die 
Menschen schrittweise und behutsam in die 
tieferen Bedeutungen, Geheimnisse oder 
spirituellen Erfahrungen einführen möchte. 
Es geht also darum, das Verständnis für das 
Göttliche, den Glauben oder spirituelle Erfah-
rungen zu vertiefen und zu begleiten. 
Darin unterscheidet sie sich deutlich von der 
„Ganztod-Theorie“ Eberhard Jüngels im 20. 
Jahrhundert, welche innertheologisch disku-
tiert wurde und zu einem eher ablehnenden 
und distanzierten Begriff der Seele geführt 
hatte. In Bezug zu Psychotherapie und Bera-
tungsarbeit besteht in der Seelsorge die An-
nahme einer transzendenten Wirklichkeit der 
Seele. Das praktisch-theologische Verfahren 
hat Auswirkungen hinsichtlich der Beziehung 
zwischen dem Seelsorgenden und der Seele 
dessen, der Seelsorge in Anspruch nimmt. 
In diesem offenen Prozess der Begegnung 

haben machtvolle Inter-
pretation und Bewertung 
keinen Platz. Integrative 
Seelsorge möchte begleiten 
und anleiten, damit sich die 
Seele des anderen in geistli-
cher und persönlicher Dimen-
sion entwickeln und entfalten 
kann. Dazu hat die Autorin die 
sog. „tree of sience“ entwi-
ckelt, die im Buch grafisch dar-
gestellt werden und mit denen 
Andreas Gorres wissenschaftlich arbeitet. 
Andererseits werden sog. „geistliche Le-
benspanoramen“ mit ihren therapeutischen 
Grundlagen z.B. aus der Kunst- und Gestalt-
therapie vorgestellt und in die Integrative 
Seelsorge eingearbeitet. 
Um das pastoralpsychologische Verfahren in 
der Seelsorgearbeit anzuwenden, ist es für 
den Seelsorgenden unabdingbar, sich selbst 
einen reflektierten Zugang zur Integrativen 
Seelsorge zu erarbeiten. 
Die Integrative Seelsorge arbeitet auf eine 
Weise, die man als phänomenologisch be-
zeichnet. Sie konzentriert sich damit zunächst 
auf das, was direkt sichtbar oder spürbar ist 
– also auf das Offensichtliche. Von dort aus 
fragt sie dann nach den tiefer liegenden Ent-
wicklungen. Die Beschäftigung mit diesen 
sichtbaren Erscheinungen ist ein wichtiger 
Bestandteil dieses ganzheitlichen Ansatzes. 
Er bietet eine Vielzahl von passenden Mo-
dellen und Methoden, um eine kreative und 
vielseitige seelsorgerliche Praxis zu ermög-
lichen, die auf die unterschiedlichen Bedürf-
nisse und Seelen der Menschen eingeht. Die 
Habilitationsschrift von Andrea Gorres ist ein 
wichtiges Handbuch für die Seelsorgearbeit 
von Pfarrerinnen und Pfarrern, wie auch für 
die theologische Hausbibliothek. (GS)



72 73

Lebens-Geschichten
I.

Das ist so meine Art:
einer Sache auf den Grund gehen,

sich ein eigenes Urteil bilden.
Ich will alles genau wissen,

erst recht dann, wenn ich nichts sehe,
nicht durchblicke, nichts verstehe.

So ist oft schon die Nacht der rechte Rahmen.

Das matte Licht flackerte, 
passend zu meinen Fragen,

geboren aus der Unsicherheit.
Es geht mir um das Leben

und ein sinnvoll-schönes Ziel.

Antwortend sprach ER 
vom Neuanfang, aber

nicht aus eigenem Wollen.
„Es geschieht etwas mit dir.
es ist wie Geborenwerden:
ein neuer Mensch werden

mit all deinen Fragen,
mit dem Ungewissen menschlichen Lebens.

Geglaubte Sicherheit:
Der dich werden ließ,

steht zu dir.“
Lebensgarantie und gutes Ziel

als Geschenke der Gabe des Lebens!

Was hätte ich alles gegeben,
Sein Leben zu erhalten!

Selbst Seiner Anhängerschaft verdächtigt ( wie wahr!) -
meine Aufforderung zu sachlichem Umgang

fand kein Gehör.

Nun also nur noch Myrrhe und Aloe
gegen den üblen Geruch des Todes.

Was sonst sollte noch folgen?
Wie ist das mit dem Leben,

von Ihm vorgestellt?
Was, nein! Wer folgt? 

Lu
th

er
ki

rc
he

 D
re

sd
en

II.
In meinem Leben

habe ich es zu etwas gebracht:
Stand und Ansehen, Reichtum...
Dafür bin ich dankbar und froh.

Gottes Nähe suche und spüre ich.
In Jerusalem wollte ich eines Tages sterben.

Da, so sagte man, beginnt einst 
Auferstehung, ein neues Leben

ganz anderer Art.
Da wollte ich von Anfang an dabei sein.

Wann wird es sein?

Ich ließ mir ein Grab bauen,
in Stein gemeißelt, ein dauerhaftes Denkmal
des Stolzes, meiner Würde, meiner Erfolge.
In dieser Höhle wird mein Körper vergehen.

Menschen werden mich vergessen.
Was bleibt wirklich?

Merkwürdiges Sorgen und Fragen!

Ich traf einen, 
er sprach von dem neuen Leben.

Seine Geschichten trafen und lockten 
und bewegten auch mich.

Wir wurden Freunde.

Ich konnte nicht begreifen,
wie Menschen mit ihm nichts anfangen

konnten oder wollten.
Ich konnte nicht verhindern,

dass ihm sein Leben genommen wurde.

Ich bat um den Toten.
Ich gab ihm m e i n Grab. 

S e i n Denkmal sollte es werden.
I h n sollte man im Gedächtnis behalten.

Konnte ich denn ahnen, 
dass alles so schnell ganz anders würde?

Konrad Creutz



74 75

Die Jahrestagung 2025 fand vom 3.-5. No-
vember in Meißen statt. Der Arbeitstitel 
der Tagung „Geist und Maschine – Theo-
logie im digitalen Zeitalter“ wurde von 
den Teilnehmenden der Tagung als sehr 
zeitgemäß und aktuell wahrgenommen, 
sodass die vorhandenen Plätze ausge-
bucht waren und einige noch als Tages-
gäste angereist waren. Prof. Dr. Florian 
Höhne referierte zum Thema „Was heißt 
unter digitalen Bedingungen die Wahr-
heit sagen?“ und beschrieb einen Bogen 
bis hin zu Dietrich Bonhoeffer und seinem 
Verständnis von Wahrheit auch unter 
schwierigsten Bedingungen im Konzent-
rationslager Auschwitz. Prof. Dr. Ralf Otte 
gestaltete mit den Zuhörenden anre-
gende Vortrags- und Diskussionsrunden 
zum Thema „Künstliche Intelligenz und 

Bewusstsein“. Er stellt Ausschnitte aus 
seinem Buch: „Künstliche Intelligenz. 
Illusion und Wirklichkeit. Warum Voll-
autonomes fahren weltweit niemals 
Wirklichkeit wird und uns zu Hause auch 
kein Roboter einen Kaffee holt.“ vor. Mit 
grafischen Darstellungen verdeutlichte 
er mathematische Prozesse so, dass die 
Fragen aus der Runde anschaulich und 
nachvollziehbar auch über sehr komple-
xe technische Zusammenhänge beant-
wortet werden konnten. Die Zeit ist vielen 
sehr schnell vergangen. Für das nächste 
Jahr wünschen sich die Teilnehmenden 
wieder so hochkarätige Referenten. Am 
Dienstagabend sorgten dann Uta Fehl-
berg und Beatrice Szerement von Duo 
Stilfrech mit jazzigen Klängen und selbst-
geschrieben Liedern für eine niveauvolle 

Eindrücke von Jahrestagung 2025

Abendmahlsaltar in St. Afra Abendmahlsandacht St. Afra

und entspannende Unterhaltung. Feste 
Tagungspunkte waren traditionell die 
Mitgliederversammlung mit dem Jah-
resbericht des Vorsitzenden Eckehard 
Möller und der Bericht des Schatzmeis-
ters Michael Ramsch. Dr. Robert Mahling 
berichtete aus der Arbeit der Solidarkas-
se. OLKR’in Margrit Klatte musste leider 
kurzfristig absagen. Die freie Zeit wurde 
dann von den Tagungsteilnehmern dazu 
genutzt, über aktuelle Themen aus den 
Kirchengemeinden und der Landeskir-
che ins Gespräch zu kommen. Eine Zu-
sammenfassung des Gespräches wurde 
vom Vorstand an OLKR’in Klatte weiter-
geleitet. Die Tagung endete mit einer 
Abendmahlsandacht in der St. Afrakir-
che. (GS)

Termin zum Vormerken !
Jahrestagung des Sächsischen 
Pfarrvereins 2026
2. – 4. November 2026 in Meißen

Prof. Florian Höhne

Duo Stilfrech

St. Afrastern Prof. Ralf Otte

„Für seine Prinzipien 
kann man leichter kämpfen, 
als nach ihnen leben.“
 
Alfred Adler

Glück ist die Erfüllung von 
Kinderwünschen.

Sigmund Freud



76 7716

KATALOG

www.saechsischer-pfarrverein.de

LEISTUNGS

Ausgabe des Pfarramtskalenders

Monatlicher Bezug des Deutschen Pfarrerblattes

Studienhilfe über den Verband Evangelischer Pfarrerinnen und Pfarrer 

in Deutschland e.V.

Günstiger Urlaub im Feriendorf Lubmin an der Ostsee 

(über den Thüringischen Pfarrverein e.V.)

Bezug der Informationsbroschüre des Vereins (SPV-Info)

Beratung in Dienstrechtsfragen

Kostenlose Teilnahme an der an der dreitägigen Jahrestagung mit Mitgliederversammlung 

Aktuelle Informationen über die Konventsvertrauensleute

Zuschuss zur Teilnahme am Deutschen Pfarrertag

Erstausstattungsbeihilfe für Dienstanfänger (1.000 €/ beim Schatzmeister zu beantragen bis 

spätestens zur Ständigwerdung)

Gruß zum Ordinationsjubiläum (mit 200 €)

Begrüßungsgeld zur Geburt eines Kindes (200  €/ beim Vorstand zu beantragen innerhalb 

des 1. Lebensjahres des Kindes)

 
Grüße zu hohen Geburtstagen

Nachlässe bei Versicherungen vom Versicherer im Raum der Kirchen (VRK)

Rechtsschutzversicherung für Arbeits-, Disziplinar- und Standesrecht

Erweiterte Verkehrsrechtsschutzversicherung (auch für Familienangehörige)

Darüber hinaus unterstützen wir Pfarrerinnen und Pfarrer und Mitarbeitende in osteuropäi-

schen Kirchen durch die Arbeit unserer Solidarkasse.

B
ar

m
he

rz
ig

ke
it 

is
t T

ei
l d

er
 G

er
ec

ht
ig

ke
it.

 M
ar

c 
A

ur
el Sächsischer Pfarrverein e.V.

Pfarrerin Friederike Hecker
Fiedlerstraße 2 
01307 Dresden
	
Hiermit erkläre ich meinen Beitritt 
zum Sächsischen Pfarrverein e.V.

Anrede:
Name:
Vorname:
Geburtstag:	 Ordinationstag:
Postleitzahl:	 Ort:
Straße und Nr.:
Telefon:
E-Mail-Adresse:
Konvent:
Kirchenbez.:

Einzugsermächtigung
Hiermit ermächtige ich den Sächsischen Pfarrverein e.V.
die Abbuchung meines monatlichen Mifgliedsbeitrages durch 
die ZGASt zu veranlassen. 

Ort, Datum: 

Unterschrift: 

Einzugsermächtigung

Hiermit ermächtige ich den Sächsischen Pftarrverein e.V.

die Abbuchung meines monatlichen Beitrages

zur Solidarkasse durch die ZGASt zu veranlassen.

Ort, Datum:

Unterschrift:

„J
ed

er
 e

rf
ol

gr
ei

ch
e 

M
en

sc
h 

be
sc

hä
ft

ig
t s

ic
h 

m
it 

de
n 

In
te

re
ss

en
 d

er
 a

nd
er

en
, 

de
r e

rf
ol

gl
os

e 
un

d 
ge

wö
hn

lic
he

 vo
rw

ie
ge

nd
 m

it 
de

n 
ei

ge
ne

n.
“ 

A
lfr

ed
 A

dl
er



78 79

Wird vom Pfarrverein ausgefüllt:

Mitgliedsnummer:

Beitrag:

Solidar:

Inkasso:

Dt. Pfbl.:

B C D L Z

Konventnummer:

B C D L Z

Konventnummer:

B C D L Z

Konventnummer:

	
Sä

ch
si

sc
he

r P
fa

rr
ve

re
in

 e
.V

.

	
Pf

ar
re

rin
 F

rie
de

rik
e 

He
ck

er
	

Fi
ed

le
rs

tr
aß

e 
2 

	
01

30
7 

Dr
es

de
n

„W
er

 m
it 

de
n 

A
ug

en
 e

in
es

 a
nd

er
en

 s
eh

en
, m

it 
de

n 
O

hr
en

 e
in

es
 a

nd
er

en
 h

ör
en

 
un

d 
m

it 
de

m
 H

er
ze

n 
ei

ne
s 

an
de

re
n 

fü
hl

en
 k

an
n,

 
de

r z
ei

ch
ne

t s
ic

h 
du

rc
h 

G
em

ei
ns

ch
af

ts
ge

fü
hl

 a
us

.“ 
A

lfr
ed

 A
dl

er
 

Anschrift: 
Sächsischer Pfarrverein e.V. / Pfarrervertretung
Vorsitzender
Eckehard Möller
An der Kreuzkirche 6
01067 Dresden
Tel. 0351 / 2565 1698
Mail: eckehard.moeller@evlks.de
www.saechsischer-pfarrverein.de 

Schriftleitung:
Pfarrerin i.R. Gabriele Schmidt
Obere Burgstraße 6a
01796 Pirna
Telefon: 03 501/464 667 0
Mail: g.w.j.schmidt@t-online.de

Bildnachweis: 
Gabriele Schmidt: Umschlag, S.1, 6, 9, 13, 14, 18, 
19, 28, 29, 30, 33, 34, 38, 40, 41, 44, 46-60, 64, 
66, 67, 72, 73, 74, 75, 79, Martin Henker: S. 16, 
17, Eckehard Möller: S. 7, 10, Büro der Gleich-
stellungsbeauftragten in der Stadt Dresden: S. 
20, E.E. Popkes: S. 26, Haus der Stille: S. 36, 37, 
39, Christian Mendt: S. 32, Paul Grohmer: S. 45, 
Albrecht Häußler: S. 65, pixaby: S. 26, 27, 30, 31, 
32, 33, 45, 47,48, 49, 51-58 

Zo
om

-S
itz

un
g 

be
i S

ch
ne

e 
un

d 
Ei

s i
m

 Ja
nu

ar
 2

02
6

Hinweis
Die Solidarkasse und der Pfarrverein freuen sich auch über Spenden! 
Auf Anfrage werden Spendenquittungen ausgestellt.
Solidarkasse des Sächsischen Pfarrvereins e.V.
Bank für Kirche und Diakonie – KD-Bank
IBAN: DE40 3506 0190 1624 5900 11, BIC: GENODED1DKD
Sächsischer Pfarrverein e.V. IBAN: DE 45 3506 0190 1611 1200 16, BIC: GENODED1DKD

Bitte
Um einen guten Mitgliederservice gewährleisten 
zu können, bitten wir alle Mitglieder, Adressenän-
derungen sowie Änderungen des Dienstverhältnis-
ses zeitnah weiterzugeben an: 

Sächsischer Pfarrverein e.V.
Pfarrerin Friederike Hecker
Fiedlerstraße 2 
01307 Dresden
0351 4393952
friederike.hecker@evlks.de



80 81

IM
PR

ES
SU

M
IM

PR
ES

SU
M Sächsischer Pfarrverein e. V.
Pfrn.i.R. Gabriele Schmidt
Gisa Hofmann, Dresden INFO

"Nahtoderfahrungen als 

Grenzerlebnis in der Seelsorge"

"Historischer Blick in die Geschichte

der Spitäler in Dresden" 

29 Februar
2026


