]:ebruar
l N FO 2026 Siichsischer Pfarrverein eV



fiir Thre Mitarbeitenden

individuelle Entwicklung von Versorgungssystemen
Uberpriifung von Versorgungszusagen

Erstellung aller arbeitsrechtlichen Unterlagen
personliche Analyse und Beratung vor Ort

Damit erreichen wir far Sie:
Aufdecken und Beheben von Haftungslicken
Entlastung lhrer Personalabteilung
attraktive Férderung der Mitarbeitenden

Sprechen Sie uns an - gerne sind wir fiir Sie da!
Filialdirektion Ost . Telefon 030 41474840 . fd-ost@vrk.de

36-39

42-44
45-58

59-60

61-63

64-67
68
69
70

71

72-73
74-79

Votivkirche Wien

INHALT

Inhalt

Geleitwort

Bericht des Vorsitzenden des Sachsischen Pfarrvereins

Aus der Arbeit der Solidarkasse

Gesprach der Pfarrvertretung mit Landesbischof Tobias Bilz

Thema 1 ,Spitdler in Dresden” - Vom Wandel einer Institution

im 13.-16. Jahrhundert. Gesprach mit Dr. Alexandra Stanislaw-Kemenah
Thema 2 ,Nahtoderfahrungen: Eine Aufgabe und Herausforde-

rung flir Theologie und Kirche” von Prof. Enno Edzard Popkes

Anette Bdrisch: Moglichkeiten der Selbstflrsorge flr

sachsische Pfarrerinnen und Pfarrer

Christian Mendt: Was tun, wenn die Wehrpflicht reaktiviert werden muss?
Fulbert Steffensky: ,Damit die Trdume nicht verloren gehen!

- Religiose Bildung und Erziehung in sdkularen Zeiten”

Ausflugstipp fir Gemeindegruppen: Der Pfarrgarten in Saxdorf
Informationen vom Versicherer im Raum der Kirchen (VRK)

Serie: Pfarrer im Ruhestand

Lesenswert:

Alexander Deeg und Christian Lehnert (Hrsg.) ,Erfahrenes Heil

- Gottesdienst und Heilung"

Edgar Thaidigsmann ,Gesehen werden und sehen”

- Elemente einer theologischen Sehschule

Johann Hinrich Claussen ,Gottes Bilder - Eine Geschichte der christlichen
Kunst”

Andrea Gorres ,Integrative Seelsorge - Ein praktisch-theologisches
Verfahren”

Konrad Creuz - Lebens-Geschichten

Rickblick Jahrestagung 2025 / Termin Jahrestagung 2026 / Informationen
Leistungskatalog / Formular Mitgliedschaft / Hinweise




Geleit
Wor

Liebe Schwestern
und Briider im Amt,
in der Ausbildun
und im Ruhcstan&g
die Jahreslosung ,Gott spricht: Siehe ich
mache alles neu!” aus dem Buch der Of-
fenbarung 21,5 ladt uns ein anzuhalten
und bei,Los”von vorne zu beginnen. Das
scheint mir einerseits verlockend, ande-
rerseits irritierend zu sein. Die Erlebnisse
und Erfahrungen des vergangenen Jahres
waren nicht alle schlecht. Beriihrende
Begegnungen, gelungene Aktivitaten in
der Kirchengemeinde oder in Gremien,
die positive Nachwirkungen bis heute
haben, gab es auch. ,Kirche im Wandel"
stellt sich diesen Herausforderungen in
unserer Kirche. Als Pfarrvertretung be-
gleiten wir die Verdanderungsprozesse
im Blick auf die Auswirkungen fir die
Pfarrerschaft. Zur Deutung der Jahres-
losung hilft mir die Jahreslosung des ver-
gangenen Jahres 2025: ,Prifet alles und
behaltet das Gute!” Lege ich die beiden
Bibelworte nebeneinander, ergeben sie
einen folgerichtigen Zusammenhang mit
der Moglichkeit, aus Fehlern und Miss-
erfolgen lernen zu kdnnen. ,Gott spricht:
Siehe ich mache alles neu!” bekommt da-
mit mehr Tiefe.
In der Jahreslosung steckt die Lebenser-
fahrung: Leben ist Veranderung. Nichts
bleibt, wie es ist. Das klingt so absolut ge-
sehen, beunruhigend. Fur mich sind auf
dem Weg in das neue Jahr Zeiten zur Rast
und Starkung wichtig. Dazu gehort auch
ein Blick in die Umgebung und Reflexion

zur bisher gegangenen Wegstrecke: Was
habe ich auf dem Weg entdeckt? Gab
es Hindernisse, die umgangen werden
mussten? Welche Wegstrecke habe ich
besonders anstrengend erlebt? Welchen
Weg mdchte ich nicht wieder gehen? Wel-
che Erfahrungen haben mir geholfen den
neuen Weg zu erkunden? Mit welchen
Wanderern unterwegs bin ich langer ins
Gesprach gekommen und habe Tele-
fonnummern ausgetauscht? Das gilt im
personlichen, wie auch in dienstlichen
Bereich.

Erfahrungen mit groRer Veranderung hat
es immer gegeben. Die Bibel berichtet in
vielen Texten davon. Im Beitrag tber die
+Entwicklung der Spitdler in Dresden”
gibt es einen exemplarischen Einblick in
die soziale Situation vor ca. 500 Jahren.
Wenn wir die groRen medizinischen und
sozialen Fortschritte in dessen Verlauf
bis heute vergleichen, wird deutlich, dass
viele Veranderungen Zeit brauchen, bis
sie wirklich als solche wahrgenommen
werden. Im Rickblick erschlieBt sich
Vieles genauer. Die Jahreslosung ,Gott
spricht: Siehe ich mache alles neu!” kann
auch mit einem Aspekt gelesen werden,
der Gber unser irdisches Leben hinaus-
weist. Professor Enno Edzard Popkes gibt
den Leser:innen einen Einblick in seine
Forschungsarbeit zum Thema: ,Nahtod-
erfahrungen als eine Aufgabe und Her-
ausforderung fuir Theologie und Kirche".
Daneben stellt uns Fulbert Steffensky
seine Erfahrungen zur religiésen Bildung
und Erziehung in sdkularen Zeiten zur
Verflgung.

Viel Freude bei der Lektiire wiinscht

Alte Kirche Schloss Ludwigsburg

JahreslosunglOZé
Gott sl:)rlcht Sxehe lch machc a”es neu!

O{:)Cenbarung 25



Bericht 2025

Vorstandsbericht
2025

auf der Mitgliederversammlung des
Sachsischen Pfarrvereins am 5. No-
vember 2025 im Klosterhof St. Afrain
MeiBen.

In meiner Funktion als Vorsitzender des
Verbandes Evangelischer Pfarrerinnen
und Pfarrer in Deutschland e.V. komme
ich viel herum. Dienstreisen fiihren mich
von Sachsen aus an die Kisten von Ost-
und Nordsee, nach Westfalen und Hes-
sen, ins Rheinland und die Pfalz, nach Ba-
den und Wirttemberg ebenso wie nach
Bayern und Brandenburg. Und als gebo-
renes Mitglied der Evangelischen Part-
nerhilfe reise ich sogar mit zu Tagungen
nach Polen, Serbien und Tschechien. Die
Konferenz der Europdischen Pfarrver-
bdnde, in dessen Prasidium ich gewahlt
wurde, hielt ihren Kongress in diesem
Sommer in Siebenblrgen in Rumadnien
ab.

Die Reise, welche mich aber am meisten
bewegt und am tiefsten beeindruckt hat,
erfolgte Anfang September im Auftrag
unserer sdchsischen Solidarkasse nach
Riga, der Hauptstadt Lettlands. Jenes
Landes also, das in den letzten Tagen
durch die Nachrichten ging: Am 31. Ok-
tober wurde bekannt, dass Lettland per
Parlamentsbeschluss aus der sogenann-
ten Istanbul-Konvention austreten will.
Bei uns wird der 31. Oktober als Refor-
mationstag begangen, ist in Sachsen so-
gar Feiertag. Reformation, so habe ich
einmal gelernt, bedeutet eine Re-For-
mation - also eine Zurlckfihrung auf

Eckehard Moller

eine herkémmliche, vertraute, bewdhrte
Form. Das war das Ziel von Martin Luther
und seinen Mitstreitern. Zuriick zu den
Wurzeln, weg von dem, was sich als Wild-
wuchs entpuppt hatte. Zuriick zu klaren
Verhdltnissen. In dieser Tradition stehen
und arbeiten wir.

War sich das Lettische Parlament dieses
Datums und jener Zusammenhdnge be-
wusst? Wenn ja - es ware noch fataler.
Denn der Austritt aus der Istanbul-Kon-
vention ist ein Austritt aus einer Verein-
barung zur Verhltung und Bekdmpfung
von Gewalt gegen Frauen und hduslicher
Gewalt. Im 21. Jahrhundert. Das hat bis-
her nur der Turkische Staat fertigge-
bracht.!

Wenn ich dazu hier Stellung beziehe,
dann weniger aus staatspolitischen als
mehr aus ethisch-religiosen Griinden.
Denn genau deswegen waren Friederike
Hecker und ich nach Lettland gereist. Auf
Einladung des Konventes lettischer Pas-
torinnen zum 50-jahrigen Jubildum der
Frauenordination. 50 Jahre Frauenordi-
nation - das haben wir doch in Sachsen
auch schon begangen. Was sollte daran
Besonderes sein? Koénnte man denken.
Aber was bei uns mittlerweile vollig nor-
mal und diskussionslos Alltag ist, hat in
Lettland ganz andere Wege genommen.

1 Noch wahrend dieser Bericht gehalten wird, erreicht uns die Nachricht, dass der lettische Staatsprasident diesen Austritt vorerst () verhindert hat.

Festgottesdienst in der Lutherische in Riga mit Bischdfen der Lettischen Evangelisch-Lutherischen Kirche Weltweit (in
weiR), aus Schweden (in gold bzw. blau) und aus Deutschland (in schwarz)

In einer Evangelisch-Lutherischen Kirche
wohlgemerkt! Bereits 18 Jahre nach Ein-
fuhrung hatte der damals neue Bischof
ab 1993 keine Frauen mehr ordiniert,
die Frauenordination ,ausgesetzt”. Noch
schlimmer kam es 2016, als mit teils frag-
wirdigen Methoden die Kirchenverfas-
sung gedndert und die Frauenordination
riickwirkend abgeschafft wurde. Pasto-
rinnen wurden degradiert zu Evangelis-
tinnen. Abendmahl durften die bereits
Ordinierten zwar austeilen - aber einge-
setzt und konsekriert werden musste es
durch einen mdnnlichen Pastor. Frauen
seien per se ,unrein”...

50 Jahre Frauenordination in Lettland.
Es war somit eine Feier der ganz an-
deren Art. Keine Feier der Lettischen

Evangelisch-Lutherischen Kirche, son-
dern eher die Feier einer Art ,Kirche von
unten”. Bewusst sind wir aus Sachsen
zu zweit angereist. Pfarrerin Friederike
Hecker aus Dresden als Frau, und ich als
Mann, um zu demonstrieren, dass bei
uns auch Manner die Frauenordination
als etwas ganz Normales empfinden und
verstehen. Dieses Zeichen ist dankbar
aufgegriffen worden. In unseren Talaren
sollten wir in den vordersten Reihen mit
einziehen zum Festgottesdienst. In der
Feierstunde wurde die Rolle der sachsi-
schen Solidarkasse des Ofteren dankend
erwahnt. Es gab viele Tranen der Freude
- aber wohl noch mehr Tranen der Bit-
terkeit und Verzweiflung. Pfarrerinnen
erzahlten von ihrer geliebten verbotenen




Bericht 2025

unbezahlten Arbeit. Wenige hatten sich
durch eine andere Hauptbeschaftigung
einen eigenen Unterhalt erarbeiten kén-
nen. Etliche konnten sich kaum die Kran-
kenversicherung leisten. Aber dankbar
uber ihre Ordination waren sie trotzdem.
Die Situation hat zu einer Spaltung der
Lettischen Kirche gefiihrt. Neben der
Landeskirche gibt es die Lettische Evan-
gelische Lutherische Kirche Weltweit,
hervorgegangen aus der Exilkirche der
1940er Jahre. Diese ordiniert Frauen.
Aber so arbeiten die meisten lettischen
Pastorinnen in Auslandsgemeinden in
Skandinavien oder den USA.

Was war da passiert? Eine der Erklarun-
gen, die uns gegeben wurden, hing mit
der Besatzungszeit Lettlands durch die
Sowjetunion zusammen: Damals ware fur
die Kirche so vieles verboten gewesen,
dass es bedrlckend war. Dann kam mit
dem Zerfall des Sowjetreiches die groRe,
grenzenlose Freiheit. So freiheitlich, dass
es wiederum Angste ausloste. Diese
Grenzenlosigkeit war zu viel. Diese Frei-
heit der Frauen kénnte alle Traditionen in
Frage stellen. Also Schluss damit.

Nicht alle Ma@nner in Lettland denken so.
Auch nicht alle mannlichen Pfarrer. Aber
kaum einer getraut sich offentlich dazu
zu stehen. Gesprache laufen hinter vor-
gehaltener Hand. - Aber auch nicht nur
Manner denken so antiquiert archaisch,
sondern auch fiihrende Theologinnen.
Ich stehe nicht hier, um zu verurteilen.
Aber wenn Menschen diskriminiert wer-
den, hat bereits Jesus dagegen Position
bezogen. Dann ist es erst recht unsere
Aufgabe und Pflicht, uns fiir Gleichbe-
rechtigung aller Menschen einzuset-
zen. Dann sollten auch wir in Sachsen,
sowohl in der Landeskirche als auch im

2 frei nach Bonheffer

Pfarrverein und in der Solidarkasse, ge-
nauer und sehr kritisch prifen, wie wir
argumentieren und wen wir unterstit-
zen. Nur, wer auch fir die Frauen schreit,
darf gregorianisch singen.?

Dankbar binich, dass wir auRerhalb Rigas
noch auf dem Land waren. In einer klei-
nen Stadt in einer winzigen Gemeinde.
Aber die Freude, mit der Gottesdienst ge-
feiert wurde, werden wir nicht vergessen.
Teils war sie unperfekt, weil einige der
wenigen Gottesdienstbesucher sich noch
kaum auskannten mit Liturgie und dhn-
lichem. Aber perfekt in der Gastfreund-
schaft, bei Pulverkaffee und quietschsi-
Ben Dauerbackwaren, auf Bretterstapeln
vor der Kirche sitzend in Ermangelung
von Stuhlen. Und in der Kommunikation
ins ungeliebte Russisch wechselnd - das
beherrschten wir beide. Die Herzlichkeit
bewegte uns unter Tranen.

Ich habe einen groRen Teil meines dies-
jahrigen Berichtes dieser Reise gewid-
met. Nein, eigentlich weniger diese Reise
- als mehr dieser Problematik. Fiir mich
hat das etwas mit dem Grundverstand-
nis unseres Berufsbildes und unserer
Verkiindigung zu tun; mit dem Grund-
verstandnis unserer Theologie. Vor allem
aber: Diese chauvinistische angebliche
Rickbesinnung kam nicht von auBen. Sie
kam von innen heraus. Aus den eigenen
Gemeinden. Erst schleichend, dann ge-
waltig. Durch die Verfassungsanderung
in der lettischen Kirche vorerst irreversi-
bel. So schnell kann so etwas geschehen.
Wehret den Anfangen! Auch bei uns in
Deutschland - und erst recht bei uns in
Sachsen. Die einfachen Antworten sind
selten die richtigen - und treffen meist
die Schwachsten. Auch in der Kirche.
Damit will ich auf unsere Situation in der

Sachsischen Landeskirche ubergehen.
In den kommenden Tagen werden alle
Mitglieder unseres Pfarrvereins das No-
vemberheft des Deutschen Pfarrerinnen-
und Pfarrerblattes erhalten. Darin wird
mein Vorstandsbericht von der Mitglie-
derversammlung des gesamtdeutschen
Verbandes abgedruckt sein. Ich gehe
dort viel auf unsere Arbeit im Pfarralltag
ein, besonders angesichts der sich rasant
und dramatisch verandernden Rahmen-
bedingungen von Kirche in unserer Ge-
sellschaft. Was mihen wir uns nicht alle
tagein tagaus ab. Dennoch kehren die
Menschen in Deutschland den Kirchen
in GroRenordnungen den Riicken zu. Das
fuhrt zunehmend zu einem Geftihl der
Vergeblichkeit. Und dazu, dass wir immer
noch mehr tun wollen - und tun sollen.
Immer groBere Bereiche. Immer hohere

Basilica Santa Croce Florenz

Gemeindegliederzahlen pro Pfarrstel-
le. Das wirkt wie eine sich auftuende
Schere. Wird zu einer Unendlichkeit. Im-
mer mehr. Und noch mehr. Vor ein paar
Jahren hat ein Kirchvorsteher mir gegen-
uber verstandnisvoll einmal den Begriff
der ,Entgrenzung” gebraucht. Anfangs
habe ich gar nicht gleich verstanden, was
er damit meinte. Erst langsam wurde mir
der Wahrheitsgehalt dieser mitfiihlen-
den Bemerkung bewusst. Entgrenzung.
Ja, grenzenlos. Sowohl im Aufgabenfeld
als auch in der Abgrenzung zu Familie
und Privatsphdre. Ich erlebe junge Pfar-
rerinnen und Pfarrer, die genauso wie
ich damals versuchen, in diesem immer
grenzenloser werdenden Universum der
Gemeindearbeit irgendwo Land zu se-
hen. Sich irgendwo sagen zu durfen: Jetzt
ist es genug, wenigstens flr heute. Ich




Bericht 2025

habe genug getan. Morgen ist ein neuer
Tag. Selbst Gott ruhte am siebten Tag.
Weil er sah, dass es sehr gut war. Soll ich
mehr arbeiten muissen als Gott? Selbst
in Zeiten wirtschaftlicher Notwendigkeit
zur Erzeugung des Lebensunterhaltes hat
das alte Volk Israel strikt den Schabbat
eingehalten. Wir in der christlichen Kir-
che aber schuften moglichst auch noch
am achten Tag in der Woche. Protestan-
tische Arbeitsmoral.

Dass das nicht gut gehen kann, sehen
auch die Verantwortlichen in den Lan-
deskirchendamtern nur zu genau. Deshalb
werden in den letzten Jahren zunehmend
Arbeitszeitmodelle eingefiihrt. Wohl-
gemerkt: keine Modelle zur Arbeits-
zeiterfassung, sondern zur Steuerung,
moglichst im Vorfeld. Was kann eine Per-
son in einem Pfarramt leisten, und was
eben auch nicht. Es geht dabei nicht um

Lettischer Theologinnenkonvent vor der Luther-Kirche in Riga

Abrechnung oder Kontrolle von auBen.
Es geht um die eigene Arbeits- und Psy-
chohygiene. Dabei ist durchaus bewusst:
Kein Arbeitszeitmodell der Welt kann
Pfarrerinnen und Pfarrer davor bewah-
ren, wie ein Hamster im Laufrad zu arbei-
ten oder sich gar gegenseitig noch wort-
stark zu Uberbieten. Aber ebenso kann
auch kein Modell der Welt verhindern,
dass Diinnbrettbohrer und -bohrerinnen
sich einfach abducken und offentlich-
keitswirksam den Schweil3 von der Stirn
wischen. Und natirlich schreibt die eine
vielleicht ihre Predigt in vier Stunden,
wahrend der andere dafiir acht bendétigt.
Da gibt es keine Stechuhr.

Aber eine neu erstellte Handreichung soll
demndchst auch in Sachsen helfen, sich
selbstund sein Arbeitspensum realistisch
einzuschdtzen und notfalls abzugrenzen,
in beide Richtungen. Die Handreichung

zur Erstellung einer Dienstordnung ist
unter enger Beteiligung der Pfarrerver-
tretung entstanden und soll gegebe-
nenfalls im kommenden Jahr in eine Er-
probungsrunde gehen. Uber den Begriff
der Dienst-,Ordnung” haben wir viel
diskutiert. Man kann das unterschiedlich
bewerten und deklarieren. Aber letztlich
geht es um einen geordneten Dienst -
nicht nur aus Sicht der Gemeinden und
der Landeskirche, sondern auch aus
Sicht und zum Schutz der Pfarrpersonen.
Anfangs gab es manche Skepsis, dass so
ein Dienste-Zdhlen die Freiheit des Pfarr-
berufes einengen und behindern konnte.
Aber wie war das mit der Entgrenzung?
Ich denke, dass uns schon allein die Dis-
kussion um Dienstumfange sehr hilfreich
sein kann, im Pfarralltag weiterhin be-
stehen zu kdnnen.

Ein anderes Thema hat in den Landeskir-
chen Deutschlands zu hitzigen Debatten
geflihrt: die Frage nach dem Anstellungs-
verhaltnis. Pfarrerinnen und Pfarrer ste-
hen in der Bundesrepublik Deutschland
in der Regel in einem o6ffentlich-recht-
lichen Dienstverhdltnis, welches einem
Beamtenstatus dhnlich ist. Nur wenige
Pfarrer*innen sind privatrechtlich an-
gestellt, vergleichbar sonstigen Arbeit-
nehmer*innen in der freien Wirtschaft.
Zu etwas Verwirrung fiihrt gelegentlich
die in Sachsen Ubliche Bezeichnung eines
Dienstverhdltnisses fir alle Pfarrperso-
nen, weil wir ja alle eine Dienstgemein-
schaft wadren. Ich unterscheide da lie-
ber klar zwischen o6ffentlich-rechtlichen
Dienstverhdltnissen und privatrecht-
lichen Arbeitsverhdltnissen flir unsere
Pfarrkolleg*innen.

Im Februar dieses Jahres hat nun die Rhei-
nische Landessynode beschlossen, einen

Priifauftrag zu erteilen, ob zukiinftig bei
Neueinstellungen im Pfarrdienst grund-
satzlich auf privatrechtliche Arbeitsver-
haltnisse umgestellt werden solle. Ich
betone noch einmal:

1. Prifauftrag, und 2. zukiinftig. Es wurde
weder bereits eine Umstellung beschlos-
sen, noch geht es um derzeit bestehende
Dienstverhaltnisse.

Aber dieser Beschluss aus dem Rheinland
hat viel Staub aufgewirbelt. Auf einmal
denken viele Landeskirchen, sie mussten
hieriber auch nachdenken.
Ausgangspunkt solcher Uberlegungen
war die Frage, ob eine Umstellung auf
privatrechtlich fiir die Landeskirche in
der Pfalz nicht finanziell glinstiger sein
konnte. Inzwischen gibt es etliche Be-
rechnungsmodelle, die zu je unterschied-
lichen Ergebnissen kommen. Irgendwo
hat immer irgendjemand irgendwelche
Aspekte vergessen einzuberechnen. In-
zwischen gibt es sogar offentliche Wort-
meldungen innerhalb der EKD, dass dies
keinesfalls eine finanzielle, sondern eine
rein politische Entscheidung sei.

Unser sdchsisches Landeskirchenamt du-
Rert sich eher zuriickhaltend: Wir seien
eine so kleine Kirche, dass wir ohnehin
keine Alleingange unternehmen kénnten,
sondern uns an unseren Nachbarn und
Kooperationspartnerinnen  orientieren
mussten.

Auch habe ich den Eindruck, dass die-
ses Thema die sdchsische Pfarrerschaft
weniger bewegt. Meine Generation hat
noch mit dem Theologiestudium begon-
nen, als solche Fragen gar nicht im Raum
standen. Und viele von uns kennen aus
ihren Elternhdusern, die hdufig Pfarrhau-
ser waren, diese Fragen auch nicht. Das
ist erst in den 1990er Jahren Ulber uns



Bericht 2025

gekommen. Man ging nicht ins Pfarramt

einer gewissen gesellschaftlichen An-

erkennung wegen.

Der gesamtdeutsche Pfarrverband hat zu

dieser Frage aber eine Stellungnahme er-

arbeitet, die ebenfalls in der November-
ausgabe des Deutschen Pfarrerinnen-
und Pfarrerblattes abgedruckt sein wird.

Leider konnten wir uns nicht einigen zur

Ubernahme manch guter Gedanken aus

der Pfarrergesamtvertretung der VELKD,

an welchen auch unsere sdchsischen Ver-
treter*innen mitgearbeitet hatten.

Grundsatzlich aber will ich wiederholen,

was ich schon seit Monaten immer wie-

der sage:

1. Fir die Erwartungen, die an den
Dienst der Pfarrerinnen und Pfarrer
in Deutschland gestellt werden, ist
das offentlich-rechtliche Dienstver-
haltnis derzeit am besten geeignet.?

2. Sollte es dennoch zukinftig fiir Neu-
einstellungen von Pfarrerinnen und
Pfarrern zu einer Umstellung auf
privatrechtliche Arbeitsverhaltnisse
kommen, so muss diese Umstellung
konsequent mit neuer arbeitsrechtli-
cher Grundlage erfolgen. Eine einfa-
che Umschreibung des Pfarrdienst-
gesetzes auf privatrechtliche Basis
ist nicht moglich.
Zur Erfullung unseres Verkindi-
gungsauftrages bendtigen wir auch
in Zukunft eine ausreichende Anzahl
qualifiziert ausgebildeter Pfarrerin-
nen und Pfarrer, die in guten und
zeitgemalBen Rahmenbedingungen
arbeiten konnen.

Wie auch immer: Benachteiligungen pri-

vatrechtlich angestellter Personen im

Pfarrdienst sind nicht akzeptabel. Als

Vorstand des Sachsischen Pfarrvereins

w

Ubernehmen wir ja qua landeskirchlicher
Verordnung die Funktion der Pfarrerver-
tretung. Daher werden wir uns auch fir
diese Belange unserer derzeitigen und
zukilinftigen Kolleg*innen einsetzen.

Ich bin gespannt, welche Rolle dieser
Themenkreis auf der EKD-Synode am
kommenden Wochenende spielen wird.
Die EKD trifft sich diesmal in Dresden. Da
ich als Verbandsvorsitzender ohnehin of-
fizieller Gast der EKD bin, haben wir als
Verband den Tagungsort Dresden zum
Anlass genommen, erstmals auch unse-
ren Informationsstand auf der EKD-Syn-
ode aufzubauen. Wir wollen als Pfarrer-
schaft Prasenz zeigen, unsere Anliegen
und Positionen verdeutlichen und mit
den Synodalen ins Gesprach kommen.
Nun zu den eher internen, sdchsischen
Themen. Unser Vorstand hat im Januar
2021 seine Arbeit aufgenommen. Ent-
sprechend unserer Vereinssatzung dau-
ert eine Legislaturperiode sechs Jahre,
endet also fristgemdR am 31. Dezember
2026. Seit ein paar Monaten bereiten wir
im Vorstand die Wahlen fur den ndchsten
Vorstand vor. Unsere Wahlordnung bleibt
unverandert. Gewdhlt wird demnach in
allen Kirchenbezirken je eine Vertreterin
oder ein Vertreter als Vorstandsmitglied.
Wahlen durfen alle Pfarrer*innen im ak-
tiven Dienst. Wahlbar sind allerdings nur
Mitglieder unsers Pfarrvereins, was mit
der gerade erwdhnten speziellen Kons-
truktion zwischen Vereinsvorstand und
Pfarrervertretung der EVLKS zusammen-
hangt.

Wer an Details interessiert ist: Die Pfar-
rervertretungsverordnung ist auf der
EVLKS-Homepage in der Rechtssamm-
lung unter 3.1.2.3 zu finden. Die Satzung
des Sdchsischen Pfarrvereins steht auf

3 z.B. Residenzpflicht, Arbeitszeit, Feiertagsarbeit, Dienstaufsicht auch nach Pensionierung

unserer eigenen Homepage.

Im Sommer haben wir alle Superinten-
denturen angeschrieben und um Mithil-
fe gebeten, da es sich ja durch die Pfar-
rervertretung um ein landeskirchliches
Anliegen handelt. Wir haben die eben
genannten rechtlichen Grundlagen zur
Verfuigung gestellt und nach den Termi-
nen firr entsprechende Ephoralkonferen-
zen gefragt. Nach nunmehr drei Monaten
haben wir immerhin schon elf Rickmel-
dungen erhalten...

Am wichtigsten aber ist die Findung von
Kandidat*innen fur diese Arbeit. Einige
unserer derzeitigen Vorstandsmitglie-
der haben sich bereit erklart, wieder zu
kandidieren. Andere scheiden - auch
aus Altersgriinden - aus. Aber wir haben
auch jetzt schon Lucken, die wir nicht fil-
len konnten: Sowohl die Kirchenbezirke
Zwickau als auch Lobau-Zittau sind der-
zeit nicht im Vorstand und damit auch
nicht in der Pfarrervertretung vertreten.
Dies steht bilderbuchmaRig fir ein sich
weiterverbreitendes Phanomen: Kaum
noch Pfarrerinnen und Pfarrer kdnnen
sichvorstellen, zusatzlich zu ihrem Dienst
und den ergdnzenden Aufgaben wie auch
noch Vakanzvertretungen, eine weitere
ehrenamtliche Funktion zu tbernehmen.
Das System der zu leistenden Arbeit in
unserer Landeskirche muss dringend
uberdacht werden.

Gewahlt wird also im Friihjahr 2026. Zum
Vorsitzenden unseres Wahlausschusses
wurde Dr. Reinhard Junghans gewabhlt.
Er koordiniert das Wahlgeschehen fiir
alle Kirchenbezirke und steht fir Fra-
gen und Anregungen gern zur Seite! Bei
unserer nachsten Jahrestagung wird das
Wahlergebnis feststehen und ein neuer
Vorstand sich hoffentlich konstituieren

Florenz Basilika San Lorenzo

konnen.

Vielleicht haben es manche auf ihren Ge-
haltszetteln schon entdeckt: Zum 1. Juli
2025 haben sich die Mitgliedsbeitrage er-
hoht. Seit der letzten Anpassung des Mit-
gliedsbeitrags 2022 hat es nicht unerheb-
liche Veranderungen bei den Gehaltern
gegeben. Ab Februar 2025 erfolgte eine
weitere Erhéhung der Gehdlter. Unser
Schatzmeister Michael Ramsch hat daher
die Summen fiir die neuen Beitragshdhen
ermittelt. Es wird also nicht alles einfach
teurer, sondern wurde den gestiegenen
Gehdltern angepasst. In ublicher Weise
sind das 0,4 % Vereinsbeitrag und 0,6 %
fur die Spendenden in der Solidarkasse.
An dieser Stelle noch eine Bitte an alle,




Galleria dell' Accademia Florenz

Bericht 2025

die ihre Beitrdge direkt Uberweisen: Bitte
berechnet eure eigenen Beitrdge selbst,
also vom Grundgehalt 0,4 % Vereinsbei-
trag und 0,6 % flr die Solidarkasse. Die
jetzt hoheren Beitrdge haben wie gesagt
den positiven Hintergrund der Gehalts-
zuwdchse.

Daher erlaube ich mir einen Exkurs zu
den wirklichen Problemen unserer All-
tagsarbeit: der Datenverarbeitung.
Beginnen wir mit dem E-Mail-Programm
unserer Landeskirche. Wer nicht immer
am heimischen Festnetzrechner arbeitet,
kennt sicher das Problem: Die E-Mail ist
fertig verfasst, man klickt auf ,.Senden” -
und bekommt eine Fehlermeldung. Also
neu hochladen und alles von vorn tippen.
Das nervt. Auch die Cloud stiirzt beim
Arbeiten ofters ab, was selbst die Mitar-
beitenden im LKA nervt. Die IT-Abteilung
des CN unserer Landeskirche kennt das
Problem und arbeitet an Lésungen. Aber
wir missen uns da drauBen in unseren

4 MEWIS ff.

Pfarramtern schon auf diese Arbeitsmit-
tel verlassen konnen!

Noch schwieriger wird es mit der Mit-
gliederverwaltung. Sowohl der unserer
Gemeindeglieder* als auch unter uns
Pfarrerinnen und Pfarrern. Das klingt
grotesk: Aber da wir als Pfarrverein kein
Teil der Landeskirche sind, darf kein Da-
tenaustausch mehr erfolgen. Wir bekom-
men keine Stellenwechsel und Umziige
mehr mitgeteilt. Dadurch kdnnen wir bei
Adressanderungen auch Pfarrerblatter
und Pfarramtskalender nicht mehr zu-
senden. Unsere gesamte Mitgliederver-
waltung missen wir nun selber fiihren -
ohne Datenaustausch mit der ZPV. Das ist
ein enormer Mehraufwand. Und es flihrt
zu Verdruss: Andreas Taesler bekommt
keinen Zugriff mehr auf die Verzeichnisse
der Ermeriti, um Jubilaren im Ruhestand
zu gratulieren. Selbst ich als Vorsitzen-
der bekomme keinen Zugriff mehr auf
ADAM, muss mir mit der Kachel ,Pfarrer”
im Intranet behelfen, die wenigstens zu
einer Behelfs-Datenbank fuihrt. Gedruck-
te Pfarrerverzeichnisse gibt es ja nicht
mehr.

Wir haben viele Gesprache gefiihrt, kom-
men aber nicht wesentlich weiter. Immer
wieder werden wir auf Vorschriften des
Datenschutzes verwiesen. Daher haben
wir an alle Vereinsmitglieder die ein-
dringliche Bitte:

Meldet uns bitte alle Stellenwechsel
und Adressdnderung von selbst.

Aus dieser Informationsliicke ergibt sich
heute auch eine seelsorgerliche Liicke:
Wir kdnnen nicht wie tblich aller verstor-
benen Mitglieder gedenken. Fiir das lau-
fende Jahr haben wir einfach keine Mel-
dungen mehr erhalten. So bleibt uns nur,
der verstorbenen Kollegen seit der letz-

ten Jahrestagung bis zum Ende des ver-
gangenen Kalenderjahres zu gedenken:
*  Rudolf Bergau; zuletzt Inhaber Pfarr-
stelle St. Nikolai Bergen mit Werdau;
im Ruhestand seit 2016
«  Friedrich Bihler; zuletzt Inhaber der
Pfarrstelle Dittersbach; im Ruhe-
stand seit 1998
« Heinz-Walter Baumann; zuletzt Inha-
ber der Pfarrstelle Hartmannsdorf;
im Ruhestand seit 2001
* Johannes Roscher; zuletzt Inhaber
der Pfarrstelle Zschopau sowie Lei-
ter der Kirchlichen Erwerbslosenini-
tiative; im Ruhestand seit 2019
Lunser Leben wadhret 70 Jahre, und
wenn's hoch kommt, so sind's 80 Jahre,
und was daran kostlich scheint, ist doch
nur vergebliche Mihe” (Ps 90,10).
Wir sind ihnen dankbar fir ihren Dienst
befehlen ihren Geist in Gottes Hande ge-
maR Psalm 31: Du hast sie erldst, HERR,
du treuer Gott.
Aller seit Januar 2025 Verstorbenen hof-
fen wir zur kommenden Jahrestagung ge-
denken zu kdnnen.
Derzeit ergibt unsere manuell gefiihrte
Mitgliederliste 533 Vereinsmitglieder. Er-
freulich ist weiterhin der gute Zuspruch
bei Vikarinnen und Vikaren. Wir besu-
chen die Kurse bereits zu Beginn der Aus-
bildung. Nachste Woche® sind wir wieder
in Moritzburg zu Gast.
Ausdriicklich danken méchte ich an die-
ser Stelle Friederike Hecker, die sich un-
ermudlich durch diesen Meldedschungel
hindurchschlagt. Friederike hat dieses
Amt erst vor einem Jahr von der so zeitig
verstorbenen Steffi Stark Gbernommen,
und dann gleich diese vielen Umstellun-
gen und Querelen. Danke, Friederike!
Und gleich noch eine erfreuliche Mit-

511.11.2025

teilung: Wir haben ein neues Vorstands-
mitglied im Verein: Gabriele Schmidt.
Manche werden denken: Sie war doch
schon immer dabei! Aber das war nur
ihre Gastrolle. Gabi war bisher Mitglied
im Thiringer Pfarrverein. Da sie in Pirna
wohnt, hat sie bei uns in Sachsen seit vie-
len Jahren das SPV-Info-Heft erstellt. An-
fang 2025 ist Gabi zum SPV (ibergetreten
- und unser Vorstand hat sie als stimm-
berechtigtes Vorstandsmitglied mit dem
Auftrag der Redaktion flr SPV-Info beru-
fen. Danke, Gabi!

Mit Dank ist es immer schwierig. Wen
hebt man hervor? Wen vergisst man
aus Versehen? Einen will ich trotzdem
noch nennen: Stephan Tischendorf. Ur-
spriinglich wollten wir diese Jahresta-
gung gemeinsam inhaltlich vorbereiten.
Aus personlichen Grinden habe ich ihn
damit fast allein lassen mussen, nur ge-
legentlich den aktuellen Stand erfragt. So
verdanken wir ihm alles Inhaltliche dieser
Tagung. Danke, Stephan!

Ich will auf jedem Fall dem gesamten Vor-
stand danken. Manche von euch wissen,
dass ich familiar ein sehr schwieriges Jahr
hatte. Aber Ihr vom Vorstand habt mich
rickhaltlos unterstitzt, mir beigestan-
den und Aufgaben Gibernommen. Das ist
fur mich eine wahre Dienstgemeinschaft.
Gebe Gott, dass uns dieser Arbeitsstil
miteinander erhalten bleibt.

So lasst uns in diesem Sinne miteinander
die 7. Strophe des Liedes ,Lobet den Her-
ren” (EG 447) singen:

Gib, dass wir heute, / Herr, durch dein
Geleite / auf unsern Wegen unverhindert
gehen / und Uberall in deiner Gnade ste-
hen. / Lobet den Herren.

Eckehard Moller




16

Bericht zur Arbeit der Solidarkasse
2025

Die Arbeit der Solidarkasse war im
zurlickliegenden Jahr von einigen Be-
sonderheiten gekennzeichnet. Davon
mdchte ich erzahlen - ohne zu Beginn
zu versaumen, wieder den vielfachen
und ausdriicklichen Dank derer weiter-
zugeben, die eingeladen waren, Urlaub
in Sachsen bzw. an der Ostsee zu ver-
bringen oder aus dem Nothilfefond in
personlich schwierigen Situationen un-
terstutzt werden konnten. Allen Spende-
rinnen und Spendern soll bewusst sein
und bleiben: Mit ihren Spenden wird
groBBe Freude und tiefer Dank bewirkt.
Als erste Besonderheit ist zu nennen,
dass der Solidarkasse im Jahr 2025 Uber-
raschend einige Spenden zugutekamen.
Dies waren der Ertrag einer Sammelak-
tion bei einem runden Geburtstag (Was
soll man denn schenken?), die Idee eines
Kirchenvorstands bei der Bitte an die
Gemeindeglieder um ein Erntedankop-
fer die Arbeit der Solidarkasse als einen
konkreten Zweck zu benennen und die
Verflgung im Testament einer kirch-
lichen Mitarbeiterin, einen Teil ihres
Nachlasses zur Unterstiitzung der Mit-
arbeitenden in den evangelischen Kir-
chen Mittel- und Osteuropas zu verwen-
den. Dieses Geld ging im Frihjahr ein,
als der Haushalt fur 2025 im Vorstand
gerade aufgestellt wurde. Es wurde der
Beschluss gefasst, den Betrag, der als
Nothilfefonds den Partnerkirchen zur
Verfligung steht, um jeweils 500 € zu er-
hohen. Die Mitteilung darlber l6ste in
den Partnerkirchen grol3e Freude aus.
- Beispiele, die zur Nachahmung warms-
tens empfohlen werden!

Die zweite Besonderheit
ist, dass es von der Oku- ’
menischen  Urlaubsge-

meinschaft in diesem ; TE »
Jahr ein Video gibt. Se- "":

nior Roman Raszka, ein |
Superintendent aus der . f
Schlesischen Ev. Kirche 4
Augsburgischen  Bekennt- ar.s
nisses filmte wahrend der ge-
meinsamen Tage und stellt daraus das
Video zusammen. Bei der Vorstellung
seiner Arbeit berichtete er, dass er in
Corona-Zeiten in seinem Pfarrhaus ein
kleines Studio eingerichtet habe und
dort auch nach der Pandemie weiter
Andachten, Gottesdienste und Berichte
aus dem Gemeindeleben produzierte.
Als das Video an die Teilnehmenden ver-
schickt wurde, schrieb Roman Raszka
dazu: ,Damit wir uns noch einmal an
diese wertvolle Zeit mit Gott in dieser
einzigartigen internationalen Gruppe
erinnern koénnen. ... Nochmals vielen
Dank an die Organisatoren und Spender.
Gott segne Sie.” Das Video kann auf der
Website des Pfarrvereins (Sachsischer
Pfarrverein e. V. | Berichte) angeschaut
werden.

Die dritte Besonderheit aus dem zur(ick-
liegenden Jahr ist eine so groBe Gaste-
zahl bei den Einladungen der Solidarkas-
se, wie es in den letzten Jahren bisher
nicht der Fall war. Fir alle 13 Einladun-
gen zur Okumenischen Urlaubsgemein-
schaft delegierten die Partnerkirchen
Teilnehmende. Leider wurde die Teil-
nahme fur 2 Einladungen wegen einer
Erkrankung und einem Unfall abgesagt.

Sup. i.R. Martin Henker

Beim Familienurlaub zeichnete sich im
Mai ab, dass es vor allem in Rathen eine
deutlich groRere Gastezahl geben wird als
bisher. Schlussendlich waren es 53 Perso-
nen. Diese hohe Zahl lag einmal darah,
dass alle Einladungen wahrgenommen
und mehrere Familien mit vier, fiinf oder
sechs Kindern delegiert wurden. Dazu
hatte es vorher Anfragen der Partnerkir-
chen gegeben (,Gibt es eine Obergrenze
fur die FamiliengroBe?”), oft verbunden
mit der Bemerkung, dass es flr groRe
Familien besonders schwierig sei, einen
gemeinsamen Urlaub zu finanzieren. Die
Antwort, dass dies genau unserer Intenti-
on entspricht, solchen Familien Urlaub zu
ermoglichen, wurde mit groRer Erleich-
terung aufgenommen. Nach der Infor-
mation Uber die zu erwartende Situation
bemerkte jemand aus dem Vorstand der
Solidarkasse schmunzelnd: ,Sollten wir
eine Familien-MindestgroRe fir die Ein-
ladungen zum Familienurlaub festlegen?”
Vor diesem Hintergrund gab es eine
schone Episode bei dem Gottesdienst,
den wir gemeinsam mit der Konigsteiner
Kirchgemeinde und mehr- oder weniger
zufdllig gekommenen Touristen in der
Garnisonskirche auf der Festung. Konig-
stein feierten. An der Kasse der Festung
erhalten Gottesdienstbesucher gegen
eine Bestdtigung des Pfarramtes; dass
sie- Gottesdienstbesucher sind, ein kos-
tenloses Tagesticket fiir die Festung. Kurz
vor Beginn des Gottesdienstes entstand
an der Kasse ein regelrechter: Stau. Die
Kassenmitarbeiterin rief daraufhin beim

" Kuster”, einem Festungsmitarbeiter, der

die organisatorischen Dinge rund um den

Gottesdienst erledigt, an
und fragte, wie viele Platze denn

in der Kirche iberhaupt vorhanden sei-
en. Es kdmen so viele, das hdtte es noch
gar nicht gegeben. Der Kister meldete
sachkundig:,75 Platze unten und dann
noch die Emporen.” Er kam nach dem
Anruf.zu mir und fragte, ob auf den Em-
poren jemand sitzen durfe wahrend des
Gottesdienstes. Die letzten Familien ka-
men beim Eingangslied an, und wir feier-
ten wir mit ca. 100 jiingeren und dlteren
Schwestern und-Briidern ‘aus vier Ldn-
dern einen frohlichen Gottesdienst. - In
diesem Zusammenhang ‘ein herzlicher
Dank an die Konigsteiner Kirchgemeinde,
die uns schon mehrere Jahre am letzten
Sonntag in Juni und Juli die Gottesdienste
in der Garnisonskirche der Festung Ko-
nigstein ausgestalten lasst.

Dresden im September- 2025

Martin Henker
Wk N

- - —,

POy 9 10
4 L - !

4N

A"

Seit Jahren gehort nach Aussage der Teilnehmenden die Ein-
ladung von Eleonore und Konrad Creutz zueinem Besuch bei

ihnen in Hinterhermsdorf zu den Hohepunkten der Okume-

nischen Urlaubsgemeinschaft.

17



Gespr’a’nch der Pfarrvertretun

Sl

A

Florenz Basiliica Santa Croce

.;"r‘j.:‘-i'#jﬂlqhi i1 IJ'II-.I.::ifIIi-r-i'Ir

‘Rf

Im November 2025 traf sich die Pfarrver-
tretung mit Landesbischof Tobias Bilz im
Landeskirchenamt in Dresden. Themen
dieser jahrlichen Treffen sind aktuelle
theologische Fragestellungen und die
Situation sowohl unserer Kirche und der
Kirchengemeinden als auch der Pfarrer-
schaft in Sachsen.

Mit Gedanken zur Tageslosung (2. Sam
7,28 und Joh 8, 31f.) beginnt Landeshi-
schof Bilz die Sitzung: ,Gott ist eben Gott.
Ich verstehe nicht viel von Gott. Warum
ist alles so wie es ist? Wie zeigt sich deine
Macht, Gott? Ich muss mich an das halten,
was ich von Gott erkannt habe. Es bleibt
immer etwas offen von dem, was wir tun,
fur unsere Nachfolger. Ich bin Teil einer

mit Landesbischof Tobias Bilz

Generationenkette. Der Geist der Freiheit
sollte Gber unserem Beruf wehen!”

Zu Beginn dirfen die Mitglieder der
Pfarrvertretung ihre Themen und Frage-
stellungen benennen, welche sie als Pfar-
rerinnen und Pfarrer an der Basis stark
beschaftigen. Dabei wurden genannt:
Struktur von ,Kirche im Wandel”, Missio-
narische Teilpfarrstellen, ,...wie kann ich
Trost an Menschen weitergeben, die un-
sere christliche Hoffnung nicht teilen...,
Pfarrerbild in Bezug aus Pfarrreferenten,
Jungbrunnen Konfirmandenarbeit, Frus-
tration Uiber unbefriedigende Kommuni-
kationswege, neues Vikariatsmodell mit
Bayern und der Bezug zur Gemeindepra-
Xis, ,... wie umgehen mit Erwartungen in
groBeren Gemeinden?”, ,...wann miissen
wir loslassen - Spannungsfeld kirchlicher
Arbeit"”, kranke Kolleginnen und Kollegen
und Uberforderung im Dienst, abneh-
mende Relevanz in der Gefdngnisseel-
sorge, Sondertagung der Synode im Madrz
2026, aktuelle Friedensdenkschrift mit
einem Paradigmenwechsel: ,Was haben
wir als Kirche fur eine Botschaft?”
Bischof Bilz weist auf den Arbeitszeit-
planer ,Gut. Genug. Gesegnet” hin, der
2026 in die Erprobung gehen soll. Er ist
eine gute Grundlage, zur Erarbeitung
eines aktuellen Berufshildes fur Pfarr-
personen. Zu den Grundkompetenzen
gehoren eine akademische theologische
Ausbildung, die es ermdglicht, die Wirk-
lichkeit anhand theologischer Einsichten
zu deuten. Dabei ist Erfahrungswissen,
was im Laufe des Lebens gewonnen wird,
wichtig. Beim Spenden der Sakramente
Taufe und Abendmahl haben die Vikare

und Vikarinnen Anteil an der Ordination
ihrer Mentoren. Als geistliche Leitungs-
aufgabe ist ,Leitung mit dem Wort Got-
tes” zu verstehen. Daneben ist fachliches
~Handwerkszeug” fiir andere Aufgaben
wichtig. Pfarrpersonen sind aber auch
Mentoren und Mentorinnen fiir Ehren-
amtliche und Mitarbeitende und sollten
Uber multiplikatorische Kompetenzen
verfigen. Im Berufsalltag werden teil-
weise die Erfahrungen von Macht und
Ohnmacht im Umgang mit Mitarbeiten-
den als sehr komplex erlebt. Freiheit und
Vertrauen stehen dabei in einem engen
Verhaltnis zueinander.

Der Kirchliche Fernunterricht (KFU) wird
als gutes Instrument zur Ausbildung von
Pfarrreferentinnen und Pfarrreferenten
wahrgenommen. Die Anforderungen an
die Auszubildenden sind hoch und der
zeitliche Rahmen anspruchsvoll. An einer
digitalen Variante wird derzeit gearbei-
tet. Ein Defizit in der Ausbildung von ist
die Seelsorgekompetenz, die aber mit
Kursen in Moritzburg ergdanz werden
kann. Fir engagierte Gemeindeglieder
eignet sich der ,qualifizierte Lektoren-
dienst”, um selbststandig Gottesdienste
leiten zu konnen.

Deutschlandweit wird an den Universita-
ten ein starker Riickgang von Theologie-
studierenden verzeichnet. Die Universi-
tat Leipzig ist derzeit noch gut besucht.
Auf der Herbstsynode 2025 wurde der
Umgang mit rechtsextremen Positionen
und die Vereinbarkeit einer Mitarbeit
im Kirchenvorstand diskutiert und eine
Vorlage dazu erarbeitet: Die Parteizu-
gehorigkeit ist dabei nicht das alleinige
Kriterium. Christen im Kirchenvorstand
werden an ihren Worten und Taten
gemessen. Das Geldbnis wurde dazu

positiv.umformuliert. Geschwisterlicher
Rat ist z.B. angezeigt und muss gehort
werden. Das Menschenbild ist an Jesus
Christus und seinem Leben und Handeln
ausgerichtet. Im Konfliktfall konnen dann
mit dieser Regelung MaRnahmen zum
Ausschluss aus dem Kirchvorstand ge-
troffen werden.

Landesbischof Bilz wird Gber Probleme
mit dem Datenschutz informiert: Einige
Regelungen erschweren schon ldngere
Zeit die Mitgliederverwaltung und Kor-
respondenz des Pfarrvereins anlasslich
Ordinationsjubilden und hohen Geburts-
tagen. Verbindende geschwisterliche
Kontakte und eine gute Beziehungspfle-
ge sollten in einer Zeit, in der sich eher
Vieles auseinander bewegt, unterstiitzt
und nicht behindert werden.

Das Gesprach endet mit Vaterunser und
dem Segen. (GS)

~N
c
2
K=]
[
)
K]
>
o
=
©
=
©
=
©
=
=
T
(%)
e}
=
@
©
o)



Gespréch

,,SPitélcr in Dresden“ — Vom Wandel
einer Institution im 1.-16. Jahrhundert

GesPréch mit Dr. A!cxandra.Sta—
r]is!aw—Kemeﬂz—ahj Wissenschaftliche
Mitarbeiterin an der TU Dresden,
Wissenschaftliche Mitarbeiterin  im
Frauenstadtarchiv Dresden, Leiterin
und Bildungsrcxcerentin der Landes-
stelle fuir F;auenbildung und Projekt—
beratung in Sacl'lsen, seit 1. Januar
2012 Gleichste!!ungsbeau?tragte der
Landeshauptstadt Dresden und Mit-
glied im Beirat der Kirchlichen Frauen-
arbeit.

Frau Dr. Stanislaw-Kemenah, Sie ha-
ben sich im Rahmen threr Promotions-
arbeit 2007 mit dem Thema ,,SPité]cr
in Dresden® bcschéhctigt und einen
historischen Uberblick dazu erarbei-
tet. Was war pragend fir die ersten
SPitélcr in Drcs(fan? Welche Voraus-
setzungen waren notwcnclig, um dort
einen Platz zu finden? Wie lange konn-
te der Aufenthalt dauern?

Ja, das ist richtig, meine Dissertation
wurde 2007 verdéffentlicht und hat noch
folgenden Untertitel: Vom Wandel einer
Institution (13. bis 16. Jahrhundert). Und
genau darum geht es - wie waren die
Anfange, welche Verdanderungen haben
Spitaler in Dresden durchlaufen missen,
um uber Jahrhunderte hinweg und unter
geanderten politischen, auch konfessio-
nellen, Bedingungen Bestand zu haben
und dabei in der Bevolkerung aber trotz-
dem als quasi ,unveranderliche” Einrich-
tung flr Bedlrftige wahrgenommen zu

Dr. Alexandra Stanislaw-Kemenah,

werden. Pragend war zum einen die Aus-
gangslage: Fir wen sollten die Spitdler
geschaffen sein? Wer sollte aufgenom-
men werden? Und wer bestimmte das?
Da gab es durchaus Unterschiede und
Abgrenzungen - wahrend das Materni-
spital in der Ndhe der Dresdner Frauen-
kirche in der Uberlieferung gegen Ende
des 13. Jahrhunderts auftritt und dem-
gemal ,fir Alte und Kranke" seitens des
sachsischen Landesherrn gestiftet wur-
de, war das seit dem ausgehenden 13.
bzw. beginnenden 14. Jahrhunderts sei-
tens des stadtischen Magistrats initiierte
Bartholomaispital fir Aussatzige und das
ab 1455 (iberlieferte spatere Jakobsspital
als Pilger- und Elenden (also Fremden-)
herberge vorgesehen. Je nach Bedarf
erflllten die Spitdler somit unterschied-
liche Zwecke - dnderten sich die Bedarfe,
anderten sich auch die Zuschreibungen.
So entwickelte sich das Maternihospital
Uber die Jahrhunderte zu einer Versor-
gungseinrichtung Dresdner Birgerinnen
unter der Agide des stidtischen Rats,
das Bartholomadispital war nach Abeb-
ben der Seuche Aufnahmeort fiir (auch
ansteckende) Kranke und Hilfsbedrf-
tige ,aller Art". Beide blieben uber Jahr-
hunderte in der Verwaltung der Stadt.
Das nach Ausbleiben der Pilgerstrome

vom Landesherrn neu gegriindete Ja-
kobsspital wurde im 16. Jahrhundert ein
Heim flr alte und kranke einheimische
Manner, die zudem am Hof oder im Hof-
umfeld gearbeitet haben mussten. Der
Landesherr bestimmte in letzter Instanz
Uber die Besetzung der Pldtze. Dafiir
brauchte es ein ,Aufnahmegesuch”, in
dem genau die Grinde fur die Aufnah-
me sowie ein ,guter Leumund” mit Be-
legen (moglichst eine Bestatigung eines
Pfarrers aus der Heimatgemeinde) und,
wenn moglich, ein kleiner eigener Beitrag
fur das Spitalleben (bestehend entwe-
der aus Geld und/oder noch maglicher
Arbeitsleistung) genannt wurden. Dass
taglich gebetet wurde, war die Hauptleis-
tung der Insassen. Zudem musste, um
einen Platz im Maternispital zu erlangen,
die Bittstellerin aus Dresden stammen
oder in Dresden lange gelebt haben und
Pfriindgeld entrichten, sprich: fir Unter-
kunft und Verpflegung zahlen. Ahnliches
gilt fiir das Bartholomadispital auf weitaus
geringerem Niveau. Die Aufnahme ,um
Gotteslohn”, also unentgeltlich rein aus
der Ndchstenliebe heraus, trat hingegen
sehr zuriick. Je nach Alter, Krankheit, Ver-
fassung und Verhalten der Bedrftigen
im Spital (es gab auch Ausweisungen!)
konnte ein Aufenthalt wenige Wochen
oder auch Jahrzehnte dauern.

Wie wurden die Spitaler finanziert?
Mussten die Patienten einen Eigen-
anteil der anfallenden Kosten U%CP
nehmen? Wer ist eingesprungenj wenn
arme Menschen stationare Hilfe ge-
braucht haben?

Finanzierung und Ausstattung hingen in
erster Linie von Denjenigen ab, die die
Spitdler ins Leben riefen. Dazu kamen

Spendengelder oder testamentarische
Hinterlassenschaften. Bis auf das lan-
desherrliche Jakobsspital, das fast aus-
schlieBlich am finanziellen Tropf des
Herzogs hing, waren die beiden anderen
Spitdler auch Wirtschaftsbetriebe im
Sinne der Selbstversorgung. Und die Bar-
und Sachmittel der aufzunehmenden
Menschen spielten natirlich ebenfalls
eine Rolle. Unterstutzend standen Ver-
wandte und die Nachbarschaft zur Seite;
medizinische Versorgung gab es bei Be-
darf Gber herbeizuholende Barbiere (z.
B. bei Unfallen) oder wurde im Sinne der
+Aufwartung” durch das Spitalpersonal
mit geleistet. Die Spitdler waren ja kei-
ne Krankenhduser, sondern kamen eher
den heutigen Vorstellungen von Altenhei-
men nahe.

Welche Krankheiten wurden in den
Hospit'alern behandelt? Gab es auch
Krankheitcn, z. B. Lepra oder Pest,
die zu einer Isolation der Patienten
fuhrten?

Aus den Spitalrechnungen - das sind die
Hauptquellen, die auf den Alltag im Spital
Rlckschlusse zulassen - gehen in 1. Linie
Unfalle hervor, fiir deren Behandlung
z. B. ein Barbier separat entlohnt werden
musste. In den Aufnahmegesuchen ist
haufig eher unspezifisch von verschie-
denen Schmerzen - in Verbindung auch
mit dem Alter der Gesuchstellenden - die
Rede, ohne dass genau daraus hervor-
ginge, woran die Leute litten. Formulie-
rungen wie ,harter Fluss in den Augen”,
die ,Plage durch das liebe Kreuz" oder
serkaltete Schenkel” weisen zumindest
ungefdhr in eine Richtung. Man wird
also von Verwundungen, Erfrierun-
gen, Amputationen, angeborenen oder




v

Grundriss der Stadt Dresden um 1500 (Ausschnitt). 1 = Materni-
hospital; 2 = Bartholomaeihospital; 3 = Jakobshospital. Erstellt auf
der Grundlage des Planes der Stadt Dresden um 1500 von Otto
Richter und Cornelius Gurlitt im Jahre 1900, in: Otto Richter, Ge-
schichte der Stadt Dresden, Bd. 1: Dresden im Mittelalter, Dresden
1900, Beilage.

plotzlich auftretenden Verkrimmungen,
Schwellungen, Altersversteifungen, Lah-
mungen sowie Quetschungen und allge-
meinem Arbeitsverschleil verschiedener
Schweregrade sprechen kdnnen. Ausge-
hend vom Richtmal der Arbeitsfahigkeit
ging es vor allem darum, ob der Mensch
noch anndhernd in der Lage war, seinen
Lebensunterhalt selbst zu verdienen. Aus
Griinden der Ansteckungsgefahr lagen
Spitdler  (verkehrsglinstig) auBerhalb
stadtischer Mauern; dies gilt auch fur die
Dresdner Einrichtungen. Das Bartholo-
madispital war eben urspringlich ein Spi-
tal fur Aussatzige, bevor es fir Menschen
mit verschiedensten auch ansteckenden
Krankheiten eingesetzt wurde und teil-
weise Insassen aus anderen Dresdner
Spitdlern auch dahin tberfihrt wurden.
Von einer ,Isolation” mit entsprechender
JIntensivstation” nach heutigen Vorstel-
lungen kann jedoch keine Rede sein.

Gab es Unterschiede in der Behand-
lung zwischen armen und reichen
Patienten? Waren ausreichend Kran-

kenbetten vorhanden oder gab es
Wartezeiten? Nach welchen Kriterien
wurden die Patienten dabei ausge-
wahlt?

Hier muss ich vorsichtig antworten, dass
es zumindest (berlieferungstechnisch
keine Nachweise fur unterschiedliche
Behandlungsweisen je nach Geldbeutel
gibt. Auch sollte nicht von Patienten ge-
sprochen werden, eher von Beddrftigen,
da es sich eben nicht um Krankenhaduser
nach heutigem Verstandnis handelte,
sondern eher um Versorgungsheime.
Allerdings ist die soziale Differenzierung
zwischen solchen Menschen, die sich
einen Spitalplatz erkaufen konnten und
solchen, die eben dazu nicht in der Lage
waren und in einer Einrichtung fir die
sozial Schwacheren unterkommen muss-
ten, schon ein Beleg dafiir, dass es eben
Unterschiede gab und die Ausstattung
und Versorgung in einer eher ,drmeren”
Einrichtung schlichter gewesen sein diirf-
te als in einem ,reichen Weiberspittel.
Dass trotzdem jedwede Einrichtung ge-
braucht und nachgefragt wurde, zeigen
Wartelisten bzw. Formulierungen bei
bestdtigten Aufnahmegesuchen ,an die
erste freiwerdende Stelle”. Zu den Kri-
terien gehdrten wir bereits erwdhnt das
Geld oder eine Sachleistung, der Verweis
auf den Blirgerstatus oder einen langen
Aufenthalt in der Residenz, der Nachweis
einer pflichtbewussten und ehrenhaften
Tatigkeit moglichst fur den Hof, eine red-
liche und christliche Lebensfiihrung so-
wie die Unfahigkeit der eigenen Lebens-
sicherung aufgrund von Krankheit, Alter
und daraus resultierender Armut. Frau-
en definierten sich - dem gesellschaft-
lich etablierten geschlechtsspezifischen
Rollenverstandnis folgend, (brigens in

dieser Hinsicht als Hinterbliebene Uber
ihre Ehemanner und deren Arbeitsleis-
tung...

Nach welchen Regelungcn oder Ord-
nungen wurde ein SPital g@cuhrt’.’ Wie
hat die gcistliche Begleitung fur die
Patienten sich in dieser Zeit entwi-
ckelt? wurde das soziale Umfeld des
Patienten zur Unterstiitzung in der
Pﬂcge oder Essensversorgung mit
cinbczogen?

Flr die Dresdner Spitdler wurden Hospi-
talordnungen aufgestellt, die allerdings
erst seit dem 16. Jahrhundert tberliefert
sind. Durch diese Ordnungen wurde das
Leben im Spital sehr detailliert struktu-
riert. Das ging Uber die Anordnungen
des Spitalmeisters und Personals uber
die Insassenaufnahme, Versorgung mit
Kost und Logis sowie Kleidung, die Unter-
bringung sowie schlieBlich das Verhalten
der Insassen im Spital und untereinan-
der. Die 1536 vom katholischen Herzog
Georg erlassene Ordnung fr ,sein” Spi-
tal zeigt auf, dass der Spitalmeister ein
Geistlicher zu sein habe, der die Aufsicht
Uber das leibliche und geistige Wohl der
Insassen hatte. Zu letzteren gehorte das
Abhalten der Messe sowie das Predigen
des Evangeliums. Zudem sollte der Spi-
talmeister selbst im Spital residieren und
nur durch den Landesherrn bzw. dessen
Erben und nicht durch den Bischoff in
sein Amt eingefiihrt werden. Uber geist-
liche Begleitung bzw. die Vorschriften,
wann wo welche Gottesdienste seitens
der Spitalinsassen zu besuchen waren,
wann sie das Abendmahl feierten und zu
welcher Zeit bzw. wie sie von einem , Le-
semeister” im Katechismus unterwiesen
und daraus befragt wurden, erfahrt man

erst Genaueres aus den Spitalordnungen
nach Einfihrung der Reformation bzw.
auch aus Visitationsakten.

Der Ubergang von einem hohen Le-
bensalter zur Altersarmut war vermut-
lich awcgrund mange]ncler Altersvor-
SOT‘gC l(urz. WC[CI"ICI’] Unterschied zur
Versorgung vom Altenheim zum Ar-
menhaus ist hnen bekannt? In welcher
Weise wurde im Spitalbetrieb zwischen
Krankenhaus und Altersheim oder
Armenhaus unterschieden?

Spitdler sind in 1. Linie Einrichtungen
zur Versorgung von Beddrftigen vieler-
lei Art. Sie sind nicht zu verwechseln mit
Krankenhdusern. Schon allein der Name
Hospital, der sich von ,hospes” - Gast -
ableitet, deutet auf einen entsprechen-
den Umgang mit Bedirftigen auf dem
christlichen Gebot der Ndchstenliebe
fuBend hin. Nach mittelalterlichem bzw.
friihneuzeitlichem Verstandnis, wonach
die Verantwortlichkeiten in einer auf
Ungleichheit basierenden Gesellschaft
anders verortet waren, gab es im Sinne
dieser Gesellschaftsordnung eine Verant-
wortung, ein méglichst groRes Spektrum
von Bedurftigkeit in der Unterbringung
im Hospital abzudecken. Der Mensch des
Mittelalters und der Friihen Neuzeit wur-
de grundsatzlich in seinem sozialen Um-
feld versorgt, wenn notig auch gepflegt,
er war Teil dieses sozialen Verbundes aus
(Kern-)Familie, Verwandten, Nachbarn,
Bruderschaften, Ziinften. Wenn dieses
+Auffangnetz” aus welchen Griinden
auch immer nicht mehr griff, dann wand-
te man sich an ein Hospital.

Hatte die Reformation 1539 Auswir-
l(ungen auf den Betrieb der SPitélcr?




Hier gilt es zu unterscheiden - hinsicht-
lich der Strukturen ja, schlieRlich gab es
nun eine andere geistliche Leitung bzw.
Amter, stirkere Uberpriifungen der Ein-
richtungen und Insassen sowie deren
christlicher Lebensfiihrung durch regel-
maRige Visitationen und Befragungen,
kurz: Es wurde birokratischer, reglemen-
tierter, teils bis in die kleinsten Kleinig-
keiten, wie die Spitalordnungen auswei-
sen. Dies stand im Zeichen der Sorge um
den gemeinen Nutzen, in Verantwortung
gegenlber den stddtischen und vorstdd-
tischen Gemeinden Missstande zu be-
seitigen und Unterstltzung denjenigen
(in der Regel Einheimischen) zukommen
zu lassen, die nach Ansicht der Obrigkeit
wirklich in Not geraten waren. Dies zeigt
sich in Dresden z. B. auch in den wieder-
holt erlassenen Almosen- oder Bettler-
ordnungen, die das fremde Bettelwesen
einschranken sollten, ihren Zweck jedoch
nur voribergehend oder gar nicht er-
fullten. Hinsichtlich des taglichen Lebens
im Spital gab es so gut wie keine Auswir-
kungen - galten die Gebete der Bewoh-
nenden in vorreformatorischer Zeit dem
Seelenheil des Landesherrn bzw. den
Vertretungen des stadtischen Magistrats
als Spitalstifter (Gabe-Gegengabe-Prin-
zip), so wurden sie nach 1539 ,fir das
geistliche und weltliche Regiment” unter
Einbeziehung der Familien der Stifter und
deren gute Beziehungen zum Spital ge-
leistet; die ,Arbeitsleistung Gebet” blieb
jedoch in ihrer Bedeutung unverandert.

Das Verstindnis von Krankheit und
Gesundheit aus christlicher Sicht heu-
te unterscheidet sich von dama]igen
tl'lcologischen Sichtweisen erheb-
lich. welche Auswirl(ungen hatte das

Verstandnis von Krankheit als Folge
von Siinde fiir den Spitalbetrieb und
die kranken Patienten im A”tag? Gab
es bcstramcungen fur die Patienten?

Das Wohlergehen und die Sorge um den
Erhalt des Korpers im Sinne von dessen
Arbeits- und Funktionsfahigkeit stand
auch im 16. Jahrhundert hoch im Kurs.
Krankheit, vor allem wenn sie langwie-
rig oder lebensbedrohend war, markier-
te einen Lebenseinschnitt. Der Mensch
wurde ,von der Hand Gottes berihrt".
Der Bezug zwischen Gott, Krankheit und
Altersschwdche wird in einigen Bittgesu-
chen zur Aufnahme in das Jakobsspital
deutlich. Dabei deuten die Antragsteller
ihre Gebrechen in erster Linie als Kon-
sequenz sundigen Verhaltens, dem eine
gerechte, gottliche Strafe folgen muss,
gegen die jedes Auflehnen zwecklos ist
und die ein Sich fiigen in das von Gott
ausgewahlte Schicksal des Einzelnen zur
Folge hat. Aber auch, dass Gottes Hilfe
die betroffenen Personen nach schwerer
Krankheit am Leben erhielt und ihnen
trotz ihrer Gebrechen zumindest zeitwei-
se die Moglichkeit zur Arbeit und damit
zur Erndhrung der Familie bot, bevor sie
sich um einen Spitalplatz bemihten, ist
in Bittgesuchen zu finden. Die protes-
tantische Vorstellung des in erster Linie
strafenden, aber auch tréstenden und
barmherzigen Gottes, wie sie beispiels-
weise auch in Visitationsvorschriften und
landesherrlichen Mandate Kursachsens
aus dem 16. Jahrhundert zu finden ist,
wird hier deutlich. Und sie spiegelt sich
in besagten Spitalordnungen mit ihren
einschldgigen Rubriken: Fir die rechte
Lebensfiihrung und den Einsatz der noch
verbleibenden Lebenszeit ohne MiRig-
gang, die eben nicht ,Gottes Zorn” nach

sich ziehen sollte, hatten die Bewoh-
nenden sich zlchtig, friedlich, ehrlich,
bescheiden und gehorsam zu verhalten
- Gotteslasterung war ein sehr grol3es
Vergehen! Bestrafungen wurden gemaR
Spitalordnung angedroht, bestanden
zumeist in Reduktion oder Entzug von
Verpflegung, aber auch Gefdngnis und
schlussendlich der Ausweisung aus dem
Spital. Allerdings wurden diese Strafen
- auch aufgrund der einzuschaltenden
Ubergeordneten Stellen (die Burokratie
von heute lasst grifen!) kaum ange-
wandt, soweit sich dies aus den Quellen
herleiten lasst.

Konnten die Patienten an spezic”en
Krankenhausgo’ctesdiensten oder an-
deren Formen des geistlichen Lebens
teilnehmen? 1st be annt, wann die
ersten Krankenlﬂausseclsorger einge~
fihrt wurden?

Zum ersten Teil - siehe oben; da die Stu-
die das 13. bis 16. Jahrhundert umfasst
und sich mit Hospitdlern befasst, kann
von ,Krankenhausseelsorge” keine Rede
sein. Sicherlich wird es geistlichen Bei-
stand flr Sterbende gegeben haben - in
den Spitalordnungen sind entsprechen-
de Rubriken enthalten, die sich mit dem
Umgang mit Verstorbenen befassen.

Fazit: Der Wandel der Spitdler wurde in
erster Linie von auRen (ber soziale und
6konomische Umstande an die Einrich-
tungen herangetragen, um von diesen
dann dergestalt aufgenommen und ver-
arbeitet zu werden, dass ihre Anpassung
die stddtisch-gesellschaftlichen Anspri-
che widerspiegelte. Das betraf die auf-
zunehmende Klientel ebenso wie das
Regelwerk oder die Leitungsstrukturen.

Auf diese Weise reagierten die Hauser
auf sich verandernde Rahmenbedingun-
gen. Aber die Substanz blieb unveran-
dert erhalten und wurde auch weiterhin
so verstanden: die Umsetzung des in der
Bibel vorgeschriebenen Gedankens der
Barmherzigkeit als christlichem Grund-
wert sozialen Zusammenlebens.

Vielen Dank fir die interessanten Infor-
mationen zur historischen Entwicklung
der Spitdler in Dresden! (G.S.)

1 Ewwdm 19 Grrsryzizang
fir Falitwier 1% eredd Buies
% Faiwd bewlicka 14 Eiade
& Tl ia Aadcind
AL B ik 14 Gaereachesdsd
E._.,.g.l.m i Ergahiame
3 Faaowia h 5
2 FreaziTaen
5 ke 17 Thibae Sshrakuiuis
1 Wagprahajges 5 R
1 Halp el i =
¥ Fadal 5L el
i Telkblaze B2 Kirdiax!
I n Vs RetelaborTany
L Lagmcbch . KEwu Gl

ANENERERREENNE

-1 .

E ]
Jakobskirche und Jakobshospital. Gesamtanlage und Erdgeschossgrundriss des Spitals. Zeichnung aus der Sammlung von Kénig Friedrich August II. aufgenommen durch J. F. K. (Krubsacius?)

im Jahre 1788, in: Cornelius Gurlitt, Beschreibende Darstellung der &lteren Bau- und Kunstdenkmaler des Konigreichs Sachsen. Die Stadt Dresden, Heft 21-23, Dresden 1903, S. 172




Nahtoclemcahrungen o

eine Au{gabe und
Herausgorderung
fir Theologle und Kirche'

Von Prof. Dr. Enno Edzard F’opl<esj
Christian-Albrechts-Universitat Kiel

Das Anlxcgen und die Struktur des
VOTlICgCﬂClCﬂ Beltrags
,Nahtoderfahrungen und verwandte
Phdanomene’ in Todesnahe (Sterbevisio-
nen, Nachtodkontakte, Medialitdt etc.)
ziehen eine immer stdrkere Aufmerk-
samkeit auf sich. Dies liegt einerseits da-
ran, dass immer mehr Menschen, welche
diese Erfahrungen haben, dazu bereit
sind, 6ffentlich Gber ihre Erfahrungen zu
sprechen. Andererseits existieren immer
bessere mediale Méglichkeiten, diese Er-
fahrungen zu kommunizieren und Uber
ihre Deutung ins Gesprdch zu kommen.
Entsprechend gibt es immer mehr Be-
rufsgruppen, bei denen eine Kenntnis
dieser Phanomene und ihrer kontraren
Deutungen wichtig ist (z.B. Mitarbeiter
in Hospizen, Krankenhdusern, Pflegehei-
men etc.). Eine Berufsgruppe, die dieshe-
zliglich eine besondere Stellung und Be-
deutung hat, sind Pastor*innen und jene
Student*innen, die sich auf eine pasto-
rale Arbeit vorbereiten, also Studenten
der Theologie. Aus diesem Grund méchte
der vorliegende Beitrag erldutern, wa-
rum Nahtoderfahrungen eine Aufgabe
und Herausforderung fiir Theologie und
Kirche sind und wie sie in Zukunft in der

theologischen und seelsorgerischen Aus-
bildung gewiirdigt werden sollten.

Im Folgenden wird zundchst die zentrale
Frage wissenschaftlicher Forschungen
zu ,Nahtoderfahrungen und verwand-
ten Phanomene’ in Todesnahe benannt,
namlich das sogenannte ,Leib-Seele-Pro-
blem’ (3.) Vor diesem Hintergrund wer-
den wesentliche Phdanomene benannt,
die im Zusammenhang mit Nahtoderfah-
rungen auftreten kdnnen (4.). Daraufhin
sollen zentrale Fragen benannt werden,
die bei wissenschaftlichen Diskussionen
zu diesen Phanomenen zu beachten sind.
In diesem Zusammenhang benenne ich
auch, was fur mich persénlich nach vielen
JahrenderForschungeinwissenschaftlich
plausibler Denkansatz ist (5.). Mit einem
abschlieBenden Ausblick soll schliellich
skizziert werden, welche Bildungsange-
bote es diesbeziiglich fiir Pastor*innen
und Student*innen der Theologie geben
sollte und in welcher Weise die ,Kieler
Akademie flr Thanatologie eV." daran
arbeitet, diese Angebote zu konzipieren
(6.). Zundchst sollen jedoch einige Vor-
bemerkungen benannt werden, die bei
allen Diskursen zu Nahtoderfahrungen

1 Der vorliegende Beitrag ist eine sehr knapp gehaltene Zusammenfassung von vielen Vorarbeiten, die ich bereits zu diesem Themenfeld ediert habe. Aus diesem

Grund verweise ich immer wieder auf jene bereits vorliegenden Texte, die zu Rate gezogen werden missen, wenn eine prazisere Kenntnis der entsprechenden
Diskurse gewiinscht wird.

immer wieder vergegenwdrtigt werden
mussen (2.).

2. Vorbemcrkung zZu einer wissen-
SC]"la]CtlICI"ICﬂ Auscmandersetzung
mit Nahtoclemcahrungen
Bevor wesentliche Phanomene beschrie-
ben werden, die im Zusammenhang mit
Nahtoderfahrungen auftreten kdnnen,
gilt es sich zundchst drei Vorbemerkun-
gen zu vergegenwdrtigen, die bei allen
Diskursen zu diesem Themenfeld zu
beriicksichtigen sind?. Die erste Vorbe-
merkung ist die folgende: Menschen mit
Nahtoderfahrungen heben stets hervor,
dass es ihnen kaum méglich ist, die In-
halte ihrer Erfahrung mit den ihnen zur
Verfligung stehenden Worten und Kate-
gorien angemessen zu beschreiben. Dies
fuhrt zu der grundlegenden Frage,
wie subjektive Erfahrungen,
deren Inhalte kaum ange-

R messen beschrieben wer-
.t 5I?‘E;i . den kénnen, zu einem
.

Gegenstand einer ob-
jektiven  Untersuchung
werden sollen? Diese
grundlegende Frage fiihrt

zu einer zweiten Vormer-
kung:  Nahtoderfahrungen
sind stets individuell und lassen
sich nicht standardisieren. Dies bedeu-
tet, dass alle bereits vorliegenden und
noch folgenden Kategorisierungen der
Phanomene, die im Zusammenhang mit
Nahtoderfahrungen auftreten kénnen,

stets nur unter Vorbehalt zur Kenntnis zu
nehmen sind. Die dritte Vorbemerkung
widmet sich einem wissenschaftstheore-
tischen Problem, das eine Ursache dafir
ist, dass es (noch) keine abgeschlossene
wissenschaftliche Einschatzung zu Nah-
toderfahrungen gibt: Es gibt namlich
nicht ,die Wissenschaft”, sondern nur
fragmentierte Bereiche von Wissen und
wissenschaftlicher Expertise. Aus diesem
Grund muss immer gefragt werden, wel-
che Ansichten in welcher wissenschaft-
lichen Disziplin zu welcher Zeit aufgrund
welcher Prdamissen vertreten werden
bzw. vertreten wurden.

Vor dem Hintergrund dieser Vorbemer-
kungen kann nun die zentrale wissen-
schaftliche Frage einer Auseinanderset-
zung mit Nahtoderfahrungen benannt
werden, namlich das sogenannte ,Leib-
Seele-Problem’,

3. Nahtoderfahrungen als Zugdnge
zum ,Leib-Seele-Problem'’
Nahtoderfahrungen eréffnen eine von
vielen Zugangsperspektiven zu einer zen-
tralen Frage menschlicher Existenz, nam-
lich zu dem sogenannten ,Leib-Seele-
Problem*. Dieses Problem impliziert eine
Frage, die in einer allgemeinen und einer
spezifischen Version formuliert werden*.
Die allgemeine Version lautet:

Welches Verhaltnis besteht zwischen den
Dimensionen der menschlichen Existenz,
die mit Begriffen wie ,Seele”, ,Bewusst-
sein”, ,Selbstbewusstsein”, ,Korper” und

2 Ausflihrlich zu diesen erkenntnis- und wissenschaftstheoretischen Problemen vgl. E. E. Popkes, Erfahrungen géttlicher Liebe. Band 1: Nahtoderfahrungen als

Zugange zum Platonismus und zum frithen Christentum, Géttingen 2018, 20-22 bzw. 71-80.
3 Zu den Uberaus komplexen Diskursen zum Begriff ,Seele’ und zum Leib-Seele-Problem vgl. die Beitrage der instruktiven Sammelb&nde von J. Dierken/M. D. Kr(-
ger (Hg.), Leibbezogene Seele?: Interdisziplinare Erkundungen eines kaum noch fassbaren Begriffs (Dogmatik in der Moderne 10), Tiibingen 2015; G. Jittemann/M.

Sonntag/C. Wulf (Hg.), Die Seele. Ihre Geschichte in Europa, Gottingen 2005; ). Figl/H.-D. Klein (Hg.), Der Begriff der Seele in der Religionswissenschaft, Wirzburg
2005; K. Crone/R. Schnepf/J. Stolzenberg (Hg.), Uber die Seele (Suhrkamp-Taschenbuch Wissenschaft 1916), Berlin 2010 etc
4In beiden Versionen wurden die Begriffe ,Seele”, ,Bewusstsein” und ,Selbstbewusstsein” jeweils in Anflhrungszeichen gesetzt. Dies bedeutet, dass diese Begrif-

fe eigentlich zunachst geklart werden mussten, wie ich diese Begriffe definiere. Dies ist im Rahmen des vorliegenden Beitrags jedoch nicht méglich. Diesbezuglich
verweise ich auf meine Vorarbeiten in E. E. Popkes, Erfahrungen géttlicher Liebe (s. Anm. 2), 71-82.




Synagoge Florenz
~Materie" beschrieben werden?
Die spezifische Version lautet: Gibt es Di-
mensionen der menschlichen Existenz,
die den Tod des Korpers tiberdauern und
mit Begriffen wie ,Seele”, ,Bewusstsein”
und ,Selbstbewusstsein” beschrieben
werden kénnen?
In Bezug auf diese Frage gilt es sich eine
grundlegende Frage zu vergegenwarti-
gen: Viele Beitrage zum wissenschaft-
lichen Diskurs zu Nahtoderfahrungen
basieren auf einem sogenannten Natu-
ralismus oder reduktiven Materialismus.
Nach einer solchen Anthropologie lassen
sich alle Dimensionen der menschlichen
Existenz, die mit Begriffen wie ,Seele”,
.Bewusstsein” oder ,Selbstbewusst-
sein” beschrieben werden, auf materielle
Grundlagen zurtickftihren, insbesondere
auf physiologische Prozesse im Gehirn®.

Die Konsequenzen einer reduktiv-mate-
rialistischen Anthropologie fur das Ver-
standnis des Phanomens ,Tod" sind leicht
verstandlich: Der Tod des Gehirns ist der
Tod aller Dimensionen der menschlichen
Existenz, auch jener, die mit Begriffen wie
LSeele”, ,Bewusstsein” oder ,Selbstbe-
wusstsein” beschrieben werden®.
Dennoch ist es notwendig, eine Tatsache
nachdrucklich hervorzuheben, die mei-
ner Meinung nach sehr problematisch
und schlichtweg unwissenschaftlich ist.
Viele Beitrdge zum Diskurs, die auf einer
solchen  reduktionistisch-materialisti-
schen Anthropologie basieren, erwecken
den Eindruck, dass das ,Leib-Seele-Prob-
lem’ nicht mehr existiert. Demgegeniiber
kann mit Stimmen aus unterschiedlichen
wissenschaftlichen Disziplinen mit Nach-
druck hervorgehoben werden, dass das
,Leib-Seele-Problem’ ,bis heute unge-
[6st"7 ist.

Das beschriebene Phanomen geht mit
einem weiteren Problem einher: Die
Thesen eines reduktiven Materialismus
werden oft prdsentiert, ohne dass die
Pramisse eines solchen Menschenbildes
benannt und reflektiert werden. Da-
bei sollte es fir jede wissenschaftliche

Disziplin selbstverstandlich sein, die Pra-
missen ihrer Standpunkte kontinuierlich
zu reflektieren. Ist dies nicht der Fall, so
wird eine wissenschaftliche Disziplin zu
einem dogmatischen Glaubenssystem.
Leider verhalten sich viele Vertreter eines
reduktiven Materialismus in eben dieser
Weise. Aus diesem Grund ist eine Neu-
begriindung der Reflexionen uber die
Pramisse des reduktiven Materialismus
notwendig®.

Vor diesem Hintergrund kénnen nun we-
sentliche Phanomene betrachtet werden,
die im Zusammenhang mit Nahtoderfah-
rungen auftreten konnen.

4. Phanomene im Kontext von Nah-
toclemcahrungen

Im Folgenden werden 30 exemplarische
Phanomene benannt, die im Kontext von
Nahtoderfahrungen auftreten konnen:
Phanomen 1: Die Wahrnehmung, dass
das ,Bewusstsein’ bzw. die ,Seele’ sich
vom materiellen Kérper zu l18sen beginnt
und dass der materielle Kdrper ,von au-
Ben’ gesehen werden kann.

Phanomen 2: Die Wahrnehmung, dass
der materielle Kdrper nicht ,das Selbst’
ist.

einer medizinischen Notsituation: Die
Schmerzen des materiellen Kérpers wer-
den nicht mehr wahrgenommen.
Phanomen 5: Wahrnehmungen von
,Erleichterung’, ,Gluck’, ,Freude’ etc.
Phanomen 6: Wahrnehmungen von Ge-
schehnissen der unmittelbaren Umge-
bung (zuweilen innerhalb und aulerhalb
des jeweiligen Raumes).

Phanomen 7: Wahrnehmungen eines ho-
heren Grades an ,Realitat’. Die ,vorfindli-
che Existenz' wird demgegeniiber wahr-
genommen wie ein Traum, aus dem man
erwacht ist.

Phanomen 8: Wahrnehmungen von Di-
mensionen, die nicht mehr der vorfind-
lichen Welt entsprechen und die mit Ka-
tegorien und Worten der vorfindlichen
Welt nicht angemessen beschrieben

5 So treffend M. Ermann, Psychosomatische Medizin und Psychosomatik: ein Lehrbuch auf psychoanalytischer Grundlage, 7., erweiterte und Uberarbeitete
Auflage, Stuttgart 2020, 17, der die historischen Hintergriinde der Entstehung eines reduktiven Materialismus in Bezug auf das Leib-Seele-Problem komprimiert
beschreibt: ,In der abendléndischen Kultur wurden Seele und Korper in Anschluss an die griechische Philosophie und Medizin traditionell als Ganzheit betrachtet.
Erst René Descartes stellt 1641 in seinen ,Meditationen’ die res cogitanas, d.h. Geist, Seele, Verstand und Vernunft, den res extensa, d.h. dem Kérper gegentiber
und préagte damit nachhaltig das abendléndische Denken. Mit der naturwissenschaftlichen Wende in der Medizin in der zweiten Hélfte des 19. Jahrhunderts
gewann ein physikalistisches Krankheitsverstandnis in der Medizin ... die Oberhand und verlagerte den Schwerpunkt der Krankheitslehre auf anatomische Struk-
turen und physikalisch-energetische sowie biochemische Vorgénge. In Folge dessen entstand eine auf das Messbare zentrierte, ,positivistische’ Annaherung an
Patienten und ihre Krankheiten. Das Leib-Seele-Problem, d.h. die Frage nach den morphologischen und funktionellen Grundlagen des Zusammenwirkens von
Geist und Materie in Krankheit und Gesundheit, wurde zum Gegenstand der medizinischen Philosophie.

6 Die Konsequenzen einer reduktiv-materialistischen Anthropologie fiir das Verstandnis von des Phanomens , Tod" bringt S. Hawking, zitiert nach einem Interview
fiir die Zeitung , The Guardian’; deutsche Ubersetzung in einer Ausgabe des Magazins ,Focus’ vom 26. 2. 2015 treffend auf den Punkt: ,Ich betrachte das Gehirn
als einen Computer, der aufhort zu funktionieren, wenn seine Bestandteile versagen. Es gibt keinen Himmel und kein Leben nach dem Tod fiir kaputte Computer.
Dies ist ein Marchen fiir Leute, die Angst vor der Dunkelheit haben.”

7 Dieser Befund geht einher mit dem Sachverhalt, dass auch fir Vertreter*innen einer reduktiv-materialistischen Anthropologie das sogenann-
te ,Selbst-Bewusstsein” ein kaum zu erklarendes Phanomen sein kann. Exemplarisch verwiesen sei auf C. E. Elger/A. D. Friederici/C. Koch/H. Luh-
mann/C. v. d. Malsburg/R. Menzel/H. Monyer/F. Rosler/G. Roth/H. Scheich/W. Singer, Das Manifest: EIf flihrende Neurowissenschaftler tber Gegen-
wart und Zukunft der Hirnforschung, Gehirn & Geist (2004), 30-37, 30: ,Nach welchen Regeln das Gehirn arbeitet, wie es die Welt so abbildet, dass
unmittelbare Wahrnehmung und friihere Erfahrung miteinander verschmelzen; wie das innere Tun als ,seine’ Tatigkeit erlebt wird und wie es zukiinftige
Aktionen plant, all dies verstehen wir nach wie vor nicht einmal in Ansatzen. Mehr noch: Es ist Uberhaupt nicht klar, wie man dies mit den heutigen Mitteln
erforschen kénnte.”

Phanomen 3: Wahrnehmungen einer
,nicht-materiellen Dimension’ von Kor-
perlichkeit (vgl. die Unterscheidung von
materiellen/irdischen und geistlichen/
himmlischen Korpern im frihen Chris-
tentum und seiner Umwelt®).

Phanomen 4: Im Falle eines Unfalls oder

8 Die Fortfiihrungen der Diskurse zum Leib-Seele-Problem im Generellen und der Reflexionen der Pramisse eines reduktiven Materialismus im Speziellen ist ein

zentrales Anliegen der Kieler Akademie fir Thanatologie e.V'. (vgl. www.kiath.de/themen/).

9 Exemplarisch verwiesen sei auf die von Paulus in 1 Kor 15,44-49 beschriebene Differenzierung unterschiedlicher Formen von Korperlichkeit. Die Kontroverse
zwischen Paulus und den von ihm kritisierten Mitgliedern der Gemeinde in Korinth scheint mit der Frage in Beziehung zu stehen, in welchem Verhaltnis diese
unterschiedlichen Dimensionen von Kérperlichkeit zueinanderstehen. Dies konnte auch fiir das Verstandnis der Auferstehung von Relevanz sein. Die von Paulus
kritisierten Mitglieder der christlichen Gemeinde in Korinth haben offensichtlich die Meinung vertreten, dass Jesus mit seinem unverganglich-himmlischen Kérper
auferstanden ist und dass dies auch fir die generelle Auferstehung aller Menschen gilt. Zum religionshistorischen Hintergrund von 1 Kor 15,45-47 vgl. M. Vogel,
Der Tod im Neuen Testament vor dem Hintergrund antiker ars moriendi, in: U. Volp (Hg.), Tod (Themen der Thanatologie 12), Tibingen 2018, 57-116, 99: ,,In v45-47
nimmt Paulus hellenistisch-jlidische Anthropos-Spekulationen auf, die ausgehend von den beiden Schopfungsberichten der Genesis (Erschaffung des Menschen
nach Gen 1,26 und 2,7) in platonischer Weise einen himmlischen Urmenschen und einen nach diesem Abbild geformten Erdenmenschen unterscheiden ... "

Synagoge Florenz




Palazzo Veccio Florenz

werden konnen, z.B. Wahrnehmungen

von ,non-verbalen Kommunikationen'im
Sinne einer unmittelbaren Ubertragung
von Gedanken oder die Wahrnehmung
einer Relativierung von Dimensionen wie
Raum, Zeit, Materie etc.

Phanomen 9: Die Wahrnehmung einer
Zwischendimension wie z.B. einem ,Tun-
nel’, der durchquert wird.

Phanomen 10: Im Falle einer negativen
Nahtoderfahrung: Gefiihle von Angst,
Verlassenheit, Einsamkeit etc., Erfahrun-
gen, die zuweilen dem Repertoire reli-
gionshistorisch dokumentierter ,Hollen-
erfahrungen’ entsprechen.

Phanomen 11: Begegnungen mit verstor-
benen Angehdrigen und Freunden.
Phanomen 12: Wahrnehmungen von
Wesen, die oftmals als ,Schutzengel’ oder
,Seelenbegleiter’ bezeichnet werden.
Phanomen 13: Die Begegnung mit einem
Lichtwesen, welches als ,himmlisches’
oder ,goéttliches Wesen' bezeichnet wird
(die konkreten Bezeichnungen und Be-
schreibungen kénnen in Beziehung ste-
hen zu den jeweiligen kulturellen Pragun-
gen der Betroffenen, sie kdnnen diesen
aber auch widersprechen).

- -
Phanomen 14: Die Erfahrung einer
,gottlichen Liebe', die jede Dimension
,menschlicher Liebe’ kategorisch (iber-
steigt'®.

Phanomen 15: Das Geflhl, in die
eigentliche Heimat zuriickgekehrt
zZu sein.

)

Phanomen 16: Das Geflhl ei- ——*_ o

ner ,All-Einheit’ oder ,All-Ver-
bundenheit’ aller Lebewesen.

Phanomen 17: Wahrnehmun- E:
gen einer ,gottlichen Schon- 15T
heit’ und einer musikalischen SR T

,Ur-Harmonie".

Phanomen 18: Die Wiedererin-
nerung an eine ,All-Wissenheit’, die
vergessen worden ist.

Phanomen 19: Die Erfahrung einer be-
dingungslosen Akzeptanz.

Phanomen 20: Ein Rickblick auf das
eigene Leben, welcher oft die Gefiihle
und Erfahrungen der Mitmenschen ein-
schlieft.

Phanomen 21: Die Moglichkeit und Auf-
gabe, das eigene Leben zu bewerten. Der
Malstab der Bewertung ist dabei nahezu
ausschlieBlich, inwiefern das Verhalten
gepragt war von Liebe, Giite, Firsorge,

10 Aus diesem Grund habe ich in meiner ersten wissenschaftlichen Studie zu diesen Themen positive Nahtoderfahrungen als ,Erfahrungen gottlicher Liebe’
bezeichnet. Vgl. E. E. Popkes, Erfahrungen gottlicher Liebe (s. Anm. 2), passim.

Gerechtigkeit und entsprechenden Le-
benshaltungen.
Phanomen 22: Die Mitteilung, dass man
in die vorfindliche Welt und den materiel-
len Kérper zurlickkehren muss, weil man
noch eine Aufgabe zu erledigen hat bzw.
mit dieser Aufgabe noch nicht fertig ist.
Phanomen 23: Die Weigerung, wieder in
die Existenz in dem materiellen Korper
zurlickzukehren.
Phanomen 24: Entsetzen, Bedauern und
Traurigkeit, sich wieder in der Existenz in
dem materiellen Kérper wahrzunehmen.
Phanomen 25: Der Verlust einer Angst
vor dem eigenen Tod, oft verbunden mit
der Sehnsucht, ,dorthin’ zurtickzukehren.
Phanomen 26: Transformationen von
Selbstbildern, Weltbildern und Men-
schenbildern, oft einhergehend
mit grundlegenden Transforma-
tionen der bisherigen Lebens-
gestaltung (z.B. in Bezug auf
Partnerschaft, Beruf, Freun-
deskreis, religiose Gemein-
schaften etc.).
Phanomen 27: Wenn es nicht
I 2% gelingt, die Auswirkungen der
y Nahtoderfahrungen in das Leben
zu integrieren, so kann dies sehr
negative psychologische Folgen nach
sich ziehen (u.a. Depressionen, Suizid-
Neigung, Angststorungen).
Phanomen 28: Wenn es gelingt, die Aus-
wirkungen der Nahtoderfahrungen in
das Leben zu integrieren, so kann dies
sehr positive psychologische Folgen nach
sich ziehen (u.a. Entwicklungen eines
positiven Selbstbildes, Uberwindungen
von Suizid-Neigung, Uberwindungen von
Angststorungen).
Phanomen 29: In Folge von Nahtoder-
fahrungen kann es zu Heilungsprozessen

physiologischer Krankheiten kommen,
fur die es oft keine schulmedizinischen
Erklarungen gibt (u.a. spontane Remis-
sionen von Krebserkrankungen).
Phanomen 30: In Folge von Nahtoder-
fahrungen kann es zur Entfaltung von
Fahigkeiten und Begabungen kommen,
welche bei den betroffenen Personen
vorher nicht erkennbar waren (u.a. er-
hohte Formen von Intuition und Sensibi-
litat, Begabungen im Bereich von Kunst,
Musik etc.).

5. Exemplarische Fragen einer wissen-
schaftlichen Erklérung von Nahtoder-
fahrungen und eine Pers(’jn]iche Stel-
lungna me

Nach der Beschreibung wesentlicher
Phanomene, die im Zusammenhang mit
Nahtoderfahrungen auftreten konnen,
sollen nun exemplarische Fragen be-
nannt werden, die in Bezug auf Nahtod-
erfahrungen kontinuierlich reflektiert
werden missen. Alle diese Fragen fiihren
zu der zentralen Frage, ob die Prdmisse
des in Arbeitsschritt 3 skizzierten reduk-
tiv-materialistischen ~ Menschenbildes
plausibel ist, also die Pramisse, dass jene
Dimensionen menschlicher Existenz, die
mit Begriffen wie ,Seele’, ,Bewusstsein’,
,Selbstbewusstsein’,  ,Korper’, ,Mate-
rie’ bezeichnet werden, auf materielle
Grundlagen zurlickgefiihrt werden kén-
nen (insbesondere auf physiologische
Prozesse im Gehirn). Ebenso muss eror-
tert werden, ob die zuvor beschriebenen
Phanomene und die folgenden Fragen
die Annahme rechtfertigen, dass jene Di-
mensionen, die mit Begriffen wie ,Seele’,
,Bewusstsein’, ,Selbstbewusstsein’ be-
zeichnet werden, sich von dem ,Kérper
bzw. der ,Materie’ I6sen und unabhdngig




von ihnen existieren konnen.

Frage 1: Warum kénnen Menschen, die
bereits friih erblindet sind oder sogar
blind geboren wurden, nach einer Nah-
toderfahrung zuweilen beschreiben, in
welcher Umgebung sich die lebensbe-
drohlichen Ereignisse abgespielt haben?
Frage 2: Warum kénnen taube Menschen
nach einer Nahtoderfahrung Gesprache
wiedergeben, die wahrend ihrer Rettung
aus akuter Lebensgefahr gefihrt wur-
den?

Frage 3: Warum konnen Nahtoderfahr-
ene nach einer Operation, die wdahrend
einer Vollnarkose an ihnen durchgefiihrt
wurde, zuweilen detailliert beschreiben,
was sich innerhalb und auRerhalb des
Operationssaals abspielt hat?

Frage 4: Wenn eine Nahtoderfahrung ein
Schutzmechanismus des Bewusstseins
ware, welchen Sinn machen dann nega-
tive Nahtoderfahrungen?

Vorbemerkung zu Frage 5: Zuweilen wird
die Einschatzung vertreten, dass Nahtod-
erfahrungen mit Halluzinationen oder
Drogentrips verglichen werden konnen.
Frage 5: Warum haben Halluzinationen
oder Drogentrips oft negative psycholo-
gische Folgen, wahrend Nahtoderfahrun-
gen oft zum Fundament einer positiven
Selbst- und Weltsicht werden kdnnen?
Frage 6: Warum kommt es in Folge von
Nahtoderfahrungen zuweilen zu medizi-
nischen Heilungsverlaufen, fur die es kei-
ne schulmedizinischen Erklarungen gibt
(z.B. spontane Remissionen von Krebs-
erkrankungen)?

Vorbemerkung zu Frage 7: Zuweilen wird
die Einschatzung vertreten, dass einige
(oder sogar alle) Teilaspekte von Nahtod-
erfahrungen kunstlich stimuliert werden
konnen (z.B. durch neurophysiologische

Mechanismen oder pharmakologische
Indikationen).

Frage 7: Wenn es maglich ware, einige
(oder sogar alle) Teilaspekte von Nah-
toderfahrungen kinstlich zu stimulieren,
warum werden dann die therapeutischen
Potenziale von Nahtoderfahrungen nicht
regelmaBig kiinstlich stimuliert?

Frage 8: Warum erleben Menschen aus
unterschiedlichen kulturellen Kontexten
vergleichbare Kernaspekte von Nahtod-
erfahrungen?

Frage 9: Warum entsprechen die Inhalte
der Erfahrungen oft nicht den dogmati-
schen Vorgaben jener religidsen Syste-
me, in denen die jeweiligen Personen
sozialisiert wurden?

Frage 10: Warum kann es in Folge von
Nahtoderfahrungen zur Entfaltung von
Fahigkeiten und Begabungen kommen,
welche bei den betroffenen Personen
vorher nicht erkennbar waren (u.a. er-
héhte Formen von Intuition und Sensibi-
litat, Begabungen im Bereich von Kunst,
Musik etc.)?

Wie bereits eingangs erwahnt sind diese
zehn Fragen lediglich einige Beispiele fir
eine Vielzahl weiterer moglicher Fragen.
In Bezug auf derartige Fragen sollten

m.E. alle interessierten Personen

stets von Neuem reflektieren
konnen, welche Antworten fir

sie selbst plausibel sind und

welche Konsequenzen dies

fur sie selbst hat.

Vor diesem Hintergrund kann i
ich jedoch auch benennen, was
fur mich selbst eine plausible
Antwort auf die skizzierten Fragen
ist: Meines Erachtens ist die Pramis-

se eines reduktiv-materialistischen Welt-
und Menschenbildes weder plausibel

=

Image by Hello Cdd20 from Pixabay

Mpioiite bos SOt it e
— T e

T e

noch beweisbar. Sie ist ein mdoglicher,
aber nicht der einzige wissenschaftliche
Denkansatz'.
Ein moglicher wissenschaftlicher Denk-
ansatz ist es jedoch auch, dass es Di-
mensionen menschlicher Existenz gibt,
die den Tod des Korpers (iberleben und
die mit Begriffen wie ,Seele’, ,Bewusst-
sein’, ,Selbstbewusstsein’ bezeichnet
werden kdnnen. Angesichts dessen ver-
trete ich die folgende Einschatzung:
Auch wenn die Existenz einer
unsterblichen Seele bzw. eines
unsterblichen Selbst-Bewusst-
seins eventuell niemals wis-
senschaftlich bewiesen werden
kann, so wird deren Existenz
meines  Erachtens  wissen-
B schaftlich  immer  plausibler'?.
Angesichts dessen sollte auch

schaftlichen bzw. religiosen Fragestellun-
gen sich ergeben, wenn der Denkansatz
zugelassen wird, dass die Existenz einer
unsterblichen Seele bzw. eines unsterb-
lichen Selbst-Bewusstseins wissenschaft-
lich immer plausibler wird.

Letzteres flhrt auch zu der Frage, in
welcher Weise eine Kenntnis von Nah-
toderfahrungen und der damit einher-
gehenden wissenschaftlichen Fragen zu
einer Aufgabe und Herausforderungen
fur Theologie und Kirche werden sollten.
Dies wird in einem abschlieBenden Aus-
blick angedeutet:

6. Nahtoderxcahrungcn als Amcgabe
und HerausForclerungcn fur Theolo-

ie und Kirche: ein Desiderat und sei-
ne Au{:arbei’cung

mnnmistheoretische Problematik kann mit dem Hohlengleichnis Platons veranschaulicht werden, welches m.E. aus einer
Reflexion von Nahtoderfahrungen entstanden ist. Ausfiihrlich hierzu vgl. E. E. Popkes, Erfahrungen géttlicher Liebe (s. Anm. 2), 103-157. Im Sinne des Hohlen-
gleichnisses kann gefragt werden: Wie kann in der Hohle bewiesen werden, dass Schatten nur Schatten sind? Wie kann in der Héhle erklart werden, was Farben
sind? Wie kann in der Hohle erldutert werden, was eine dritte Dimension ist?
12 Zur Differenzierung zwischen einem, wissenschaftlichen Beweis' und einem, wissenschaftlich plausiblen Denkansatz' vgl. meine Vorarbeiten in E. E. Popkes,
Platonisches Christentum: Historische und methodische Grundlagen (Platonisches Christentum 1), Norderstedt 2019, 102-106.

Palazzo Veccio Florenz



Palazzo Veccio Florenz

Die Notwendigkeit und Bedeutung von
Bildungsangeboten flir Pastor*innen und
Student*innen der Theologie in Bezug
auf das Themenfeld, Nahtoderfahrun-
gen und verwandte ,Phdnomene’ kann
folgendermaBen begriindet werden: Eine
zentrale Hoffnung christlichen Glaubens
besteht darin, dass es - um es bewusst
sehr offen zu formulieren - ein ,Leben
nach dem Tod’ gibt. Seit dem frithen
Christentum ist jedoch umstritten, wie
diese Hoffnung begriindet werden kann
und was man sich unter einem ,Leben
nach dem Tod" vorstellen soll. Die Hoff-
nung auf ein Leben nach dem Tod ist je-
doch auch eine zentrale Botschaft nahezu
aller Menschen, die Nahtoderfahrungen
erlebt haben, und zwar unabhangig da-
von, ob es sich um positive oder negative
Nahtoderfahrungen handelt.

Dies flhrt zu Fragen, zu denen alle

Pastor*innen und Student*innen der
Theologie fahig sein sollten, wissen-
schaftlich fundierte und seelsorgerisch
einfiihlsame Antworten zu geben. Exem-
plarisch sind dies Fragen wie die folgen-
den:

In welchem Verhdltnis stehen die Vor-
stellungen von einem Leben nach dem
Tod, die in biblischen Schriften tberlie-
fert werden, zu jenen Vorstellungen, die
Menschen in Folge von Nahtoderfahrun-
gen vertreten?

Welche Aspekte von Nahtoderfahrungen
entsprechen biblischen Vorstellungen?
Welche Aspekte von Nahtoderfahrungen
widersprechen biblischen Vorstellungen?
Inwiefern kdnnen ,Nahtoderfahrungen
und verwandten Phanomene’ neue Per-
spektiven auf den Glauben an die Auf-
erstehung Jesu eroffnen?

Inwiefern kdnnen ,Nahtoderfahrungen
und verwandten Phanomene’ neue Pers-
pektiven auf die Lebenswende des Apos-
tels Paulus erdffnen?

In welchem Verhdltnis stehen die Vorstel-
lungen auf ein Leben nach dem Tod, die
Menschen in Folge von Nahtoderfahrun-
gen vertreten, zu jenen Vorstellungen,
die in der Geschichte von Theologie und
Kirche entwickelt wurden?

Inwiefern  konnen ,Nahtoderfahrun-
gen und verwandten Phanomene’ neue
Perspektiven auf biblische Vorstellungen
er6ffnen, denen heute in Wissenschaft,
Theologie und Kirche oft nur eine geringe
oder keinerlei Aufmerksamkeit geschenkt
wird (exemplarisch sei verwiesen auf die
Kol 1,16 dokumentierte Unterscheidung
einer sichtbaren und unsichtbaren Welt
und die Aussage des johanneischen Je-
sus in Joh 14,2-3, der zufolge es ,im Hau-
se seines Vaters viele Wohnungen gibt,

die er fiir seine Nachfolger vorbereiten
mochte’)'3?

Wie kdnnen Pastor*innen sich verhalten,
wenn Menschen sich in Folge von Nah-
toderfahrungen an sie wenden, um ihre
Erfahrungen zu deuten und in ihr Leben
Zu integrieren?

Welche neuen Formen von Seelsorge,
Trauerbegleitung und Sterbebegleitung
konnen entwickelt werden, wenn ,Nah-
toderfahrungen und verwandten Pha-
nomene’ kontinuierlich beobachtet und
wissenschaftlich untersucht werden?

Die Notwendigkeit und Bedeutung von
Bildungsangeboten flir Pastor*innen und
Student*innen der Theologie in Bezug
auf das Themenfeld ,Nahtoderfahrungen
und verwandten Phdanomene’ kann mit
einer Vielzahl weiterer Fragen begriindet
werden. Gleichwohl muss diesbeziiglich
ein schwerwiegendes Desiderat beklagt
werden, das international beobachtet
werden kann: Dem Themenfeld ,Nahtod-
erfahrungen und verwandte Phdanome-
ne’ wird im Studium der Theologie bisher
nahezu keine Aufmerksamkeit geschenkt
- und wenn dies der Fall ist, so handelt es
sich nur um sporadische Erwdhnungen
oder zeitlich begrenzte Einzelprojekte.
Dieser Sachverhalt wird der Komplexi-
tdat der Thematik und den entsprechen-
den Forschungsdiskursen auBerhalb der
Theologie nicht gerecht.

Um das skizzierte Desiderat aufzuar-
beiten, werden im Rahmen der Kieler
Akademie flr Thanatologie elV. ver-
schiedene Formate entwickelt, die es
Pastor*innen und Stundent*innen der

Theologie ermdglichen sollen, sich in
Bezug auf das Themenfeld ,Nahtoder-
fahrungen und verwandte Phanomene’
kontinuierlich zu informieren. Es wer-
den Moglichkeiten zu Aus- und Weiter-
bildungen konzipiert, fiir die Zertifikate
und Abschlusszeugnisse erworben wer-
den konnen. Alle Personen, die sich fur
diese Entwicklungen interessieren, kén-
nen sich Uber die Web-Seite der Kieler
Akademie fiir Thanatologie e.V. infor-
mieren, wann diese Angebote starten
(www.kiath.de/Spenden und ihre Ver-
wendung).

Uber den Autor:

Prof. Dr. Enno Edzard Popkes, Studium
der Evangelischen Theologie und Philo-
sophie in Hamburg und Tibingen (als
Stipendiat der Studienstiftung des Deut-
schen Volkes); Promotion an der Ludwig-
Maximilians-Universitat Miinchen (2004);
Habilitation an der Friedrich-Schiller-Uni-
versitdt Jena (2007), Heisenbergstipen-
diat der Deutschen Forschungsgemein-
schaft (2007-2010); seit 2010 Professor
fur Geschichte und Archdologie des
frihen Christentum und seiner Umwelt
an der Theologischen Fakultat der Chris-
tian-Albrechts-Universitat zu Kiel; Mit-
begriinder und Vorsitzender der Kieler
Akademie fir Thanatologie eV." (www.
kiath.de).

Ehrenamtlich tatig in verschiedenen Gre-
mien der ,Evangelisch-Lutherischen Kir-
che in Norddeutschland’ (,Nordkirche’),
u.a. Landessynode, Kreissynode, Theo-
logische Kammer, Kirchenvorstand.

13 So im expliziten Kontrast zu der ebenso bekannten wie umstrittenen Einschatzung, die R. Bultmann, Neues Testament und Mythologie. Das Problem der
Entmythologisierung der neutestamentlichen Verkiindigung (BEvTh 96), Miinchen 1998, 15f. im Zuge seines Programms einer Entmythologisierung biblischer

Traditionen formulierte: ,Erledigt ist durch die Kenntnis der Krafte und Gesetze der Natur der Geister- und Damonenglaube. (...) Man kann nicht elektrisches Licht

und Radioapparat benutzen, in Krankheitsféllen moderne und klinische Mittel in Anspruch nehmen und gleichzeitig an die Geister- und Wunderwelt des Neuen
Testaments glauben. Und wer meint, es fur seine Person tun zu kénnen, muss sich klar machen, dass er, wenn er das fir die Haltung des christlichen Glaubens

erklart, damit die christliche Verkiindigung in der Gegenwart unverstandlich und unméglich macht.”



http://www.kiath.de/Spenden
http://www.kiath.de
http://www.kiath.de

Dachzimmer

»otay wild statt Burnout*-

Mb\ﬁljchkei’cen der Selbstfiirsorge fiir
sachsische Plarrerinnen und PFarrer

»Stay wild statt burn out” - so lautet der
Titel eines Bandchens von Susanne Breit-
KeRBler und Norbert Dennerlein, heraus-
gegeben von der VELKD. Die Autoren
beziehen sich auch auf eine alte Weis-
heit von Bernhard von Clairvaux, der vor
etwa 900 Jahren an seinen Schiler Papst
Eugen schrieb: ,Wenn du verninftig bist,
erweise dich als Schale und nicht als Ka-
nal, der fast gleichzeitig empfangt und
weitergibt, wahrend jene wartet, bis sie
geflillt ist... Auf diese Weise gibt sie das,
was bei ihr UberflieBt, ohne eigenen
Schaden weiter... Lerne auch du, nur aus
der Fille auszugieRen und habe nicht
den Wunsch, freigebiger zu sein als Gott.”

Der Slogan ,Stay wild statt burn out!”
mag auf den ersten Blick im Widerspruch
zur ehrwirdigen lutherischen Kirche ste-
hen, doch wer kennt nicht das Gefihl,
einmal aus allem aussteigen zu wollen?
Glucklicherweise haben in den letzten
Jahren immer wieder Kolleginnen und
Kollegen die Moglichkeit genutzt, sich
eine geistliche Auszeit zu gonnen. Auf
dem Dienstweg ist daflir ein Antrag auf
Dienstbefreiung unter Fortzahlung der
Dienstbeziige moglich.

Hier einige C)Ptic)nen:

« Aufenthalt in einem Kloster oder in
einer Kommunitat

Leider wird im nachsten Jahr zum 30.6.26
das vielen bekannte Haus Respiratio auf
dem Schwanberg geschlossen werden.
Gerne berate ich Sie zu weiteren Mog-
lichkeiten innerhalb der EKD.

e Einen Pi]gerweg mit einer Geistlichen
Begleitung chen (natiirlich per Tele-
fon oder Videocall

Fir die Organisation eines solchen kor-
perlichen und seelischen Abenteuers
ist jede und jeder selbst verantwortlich.
Ich unterstutze Sie gern bei Fragen zum
Jgeistlichen Handgepadck”, bei der Wahl
des Weges und der Begleitung lhrer inne-
ren Prozesse.

« Ein Semester Kontakt — Studium an
einer Theologischen Fakultat

Auch eine kurze Exerzitien- oder Ein-
kehrzeit am Haus der Stille in Grumbach
bietet eine Weise, Abstand vom Alltag
zu bekommen. Empfehlenswert sind die
Okumenischen Exerzitien, die in Koope-
ration mit den Jesuiten aus Hoheneichen
gegeben werden. Das kann eine wunder-
bare Erfahrung von geistlicher Gemein-
schaft mit katholischen Schwestern und
Brldern sein. Die Anregungen aus der
ignatianischen Frommigkeit sind dabei
bereichernd.

Ein Mini-Angebot ware, als Konvent einen
Stillen Tag im gemeinsamen Schweigen
zu verbringen. Wer schon am Vorabend
anreist, kann dabei tatsachlich eine klei-
ne Ruheinsel erfahren.

Zum Haus der Stille gehort eine klei-
ne Gastewohnung, die besonders fir

Einzelpersonen als Riickzugsort gedacht
ist. Ausgestattet mit einer kleinen Ku-
chenzeile, Bad mit WC und Dusche, gibt
sie die Moglichkeit fur Einzel- Retraite.
Flr diese einfachste Form einer Auszeit
sollten Sie sich rechtzeitig anmelden.
Parallel zu anderen Kursen ist das leider
nicht moglich. Ansonsten nutzen Sie auch
als Einzelgast die Hauskapelle, den Gar-
ten und nattrlich steht die Grumbacher
Kirche tagsiber allen offen. Auf Wunsch
biete ich Begleitgesprdche an.

Wissenswert ist, dass durch die Neuge-
staltung des Vikariats in Modulen sicher
auch neue Impulse fiir die erfahrenen
Pfarrpersonen entstehen. Die neue Form
beinhaltet ein Geistliches Mentorat, das
unabhdngig vom Ausbildungskontext
wahrend der Vikariatszeit angeboten
wird. Dabei werden die Vikarinnen und
Vikare mit Geistlich Begleitenden in
Verbindung sein. Es soll so einen Raum

Haus der Stille mit Garten




geben, um auch die ganz personliche
Glaubenspraxis zu reflektieren. Ziel ist
es, auf diesem letzten Abschnitt vor dem
Pfarramt, die eigene Spiritualitat zu star-
ken.

Natlrlich wird jede Pfarrerin, jeder Pfar-
rer eine Form persénlicher Spiritualitat
haben und pflegen. In den letzten Jahren
haben sich an verschiedenen Standorten
Ausbildungsgdnge fiir Geistliche Beglei-
tung entwickelt. Da werden im Beson-
deren Curricula zu Geistlicher Biografie,
Unterscheidung der Geister, Formen des
Gebetes und der Meditation, Ubungen zu
Begleitgesprdchen, neuerdings auch Pra-
vention vor dem Missbrauch geistlicher
Autoritat u.v.m. angeboten. So qualifizie-
ren sich Seelsorgende (nicht nur Pfarr-
personen) flr die Begleitung des ,Le-
bensgesprachs mit Gott" (Zitat von Ralf
Stolina). Wenn Sie Interesse daran ha-
ben, solch einen Aushildungsgang, solch
einen Weg zu gehen, stehe ich gerne mit
genaueren Informationen zur Verfligung.

Anette Barisch

Leitung Haus der Stille Grumbach
Beauftragung zur Forderung ev. Spiritua-
litat in der EVLKS

www.Haus-der-Stille.net
https://www.instagram.com/grumbach_
hausderstille

Indem Augenblick, indem ein
Mensch den Sinn und den Wert des

Lebens bezweifelt, ist er krank.

5ag,nmnd Freud

St. Agidiuskirche Cospeda

Wichtige Information:

Die Sichsische F’Ir.arrvertrc"tmng ist im
Gespri—ich mit.clem Lz—mcleskirchenamt
umeine Nachfro!gelésungzum Schwan-
berg zu suchen. Dass clgr Schwanberg
cinéch sang- und Uz—mglos we h”’r
wird als Ka’castrophc im Hinblic% auf
die F"L]rsorgeplqicht der Landeskir-
ch@ gegen'LiEer den Pfarrerinnen und
Pfarrern wahrgenommen

Kapelle

Kurzeindruck von meiner Sabbat-Zeit im Januar 2024
im Kloster Bursfelde

Dankbar, beschenkt und erfiillt schaue ich auf den Monat meiner Sabbat-Zeit
zurlick. Fur diese Auszeit in einem Ev. Kloster hatte ich mich entschlossen,
im Schweigen zu bleiben. Das war eine intensive und fiir mich wohltuende
Ubung. Die festen Gebetszeiten im Haus, meine taglichen personlichen Zeiten

der Kérperwahrnehmungsiibungen und Spaziergange, das Lesen, die Mahl-
zeiten und die Stille-Zeiten auf meinem Gebetsbankchen strukturierten die
Tage. Ich hatte so viel Zeit fiir mich und Gott wie im Alltag sonst nie. Soviel Zeit
am Stiick bedeutete flir mich Freiraum, intensiveres Erleben der Stille und
der Schopfung, splrbare Gottesnahe. Es war eine Wohltat fiir Leib und Seele.

Cornelia Henze, Pfarrerin

Die Seele hat die Farbe Die Jugerd kennzeichnet nicht
deiner Gedanken. einen Lebensabschnitt,
Marc Aurel sondern eine Geisteslﬂaltung .

Marc Aurel



Gedanken sind die Proben
zu Handlungcn.

Sigmuncl Freud

Die Schrift ist ursPrUnglich
die Sprachc des Abwesenden.

Sigmund Freud

Vertraue nur der Bewe ung,
Das Leben geschie t
auf der Ebene von Ereignissen,
nicht von Worten.
Vertrauensbewegung. “

Alfred Adler

Nicht die Erlebnisse diktieren unsere
Handlun sweisen,
sondern die Sch%ussFo]gerungen,
die wir aus diesen Erlebnissen ziehen.«
Alfred Adler

Erwachsen ist man,
wenn man das vereinen kann:
licben, arbeiten, genieBen.

Sigmuncl Freud

e~ L0 X 393

b .
.
-"‘L\‘\ i
e .
[
"
i

Der Traum ist der kéni%]iche 4
Weg zu unserer Seele. =
Sigmund Freud

9N &
— T e A -
W 5 L2 BN s

Alles, was die Kulturentwicklung fordert,
arbeitet auch gegen den Krieg,

Sigmund Freud

3 1

o

Jnder SPannung zwischen dem Ziel
und der Wirklichkeit

entdecken wir den Sinn unseres Lebens.«

1&‘!" Alfred Adler

¢ p .

= ~-'-.__.- DT e
o 9 h

Das Falsche ist oft die Wahrheit, -
die auf dem KoEmC steht. '

- Sigmund Freud
I -
.r’_ : -
D I

_ Wem man alles verziehen hat]
) mit dem ist man Fertig.

Ny ".

£

e

5 o\

Per,
I'I‘
i ¥

Sigmund Freud
. h 2
il AEIK W e
Das Unbewusste ist viel moralischer,

a]s das Bewusste wal'lrhaben WI”
Sigmund Freud




Zwischenruf

Was tun, wenn die Wehrpﬂiclﬁt
reaktiviert werden muss?

von Pfarreri.R. Christian Mendt
aus Radebeul

Die Reaktivierung der Wehrpflicht wiirde
weitreichende gesellschaftliche Debatten
auslosen. Viele junge Menschen und de-
ren Familien stinden vor existenziellen
Fragen: Bin ich bereit, mein Leben fiir das
Land aufs Spiel zu setzen? Was bedeutet
es fur Ausbildung, Beruf und persénliche
Freiheit? Auch die rechtlichen und orga-
nisatorischen Herausforderungen waren
enorm - von der Rekrutierung Uber die
Ausbildung bis hin zur Integration in be-
stehende Strukturen. Gleichzeitig kdnn-
ten Diskussionen uber Alternativen wie
einen freiwilligen sozialen Dienst oder
zivile Ersatzdienste wieder an Aktualitat
gewinnen.

Nachdem unser Verteidigungsminister
Boris Pistorius von der Notwendigkeit
sprach, dass die Bundesrepublik ,kriegs-
tlichtig” werden muss, schittelte ich
unwillkirlich den Kopf. Anderen ging es
offenbar auch so. Altkanzlerin Angela
Merkel korrigierte in ,friedenstichtig”,
ohne den Unterschied zu benennen, den
sie sicher mit Bezug auf die Friedliche
Revolution und den konziliaren Prozess
gesehen hat. Inzwischen flieBt unend-
lich viel Geld in die Aufristung. Der kal-
te Krieg wird neu entfacht in einer Zeit,
in der bereits die apokalyptischen Rei-
ter pausenlos Uber den Erdball jagen:

Hunger, Krieg, Krankheit, Tod, Klimaka-
tastrophen. Wo bleibt unsere Vernunft?
Warum schwellen die Ostermarsche
nicht zu einer Flut an, der sich die Auto-
kraten und vor allem Putin beugen miiss-
ten? Immer wieder frage ich Birger nach
ihrer Meinung. Stehen sie hinter der ak-
tuellen Entscheidung, die Nato auf ein
Niveau der Abschreckung aufzuriisten
und Vernunft, Geld, Kraft, Bildung dahin-
einzustecken, anstatt verniinftige Wege
zu finden, die wenigstens die Klimakatas-
trophe mit ihren Folgen zu deckeln?

Die Politik des Kalten Krieges, die Feinde
durch nukleare Abschreckung zum Ge-
waltverzicht zu zwingen, scheint nichts
anderes als ein langanhaltender Waffen-
stillstand mit anderen Mitteln zu sein.
Versohnung zwischen den ,Lagern” gab
es offensichtlich nicht im ausreichenden
Male.

Der Aufriistung wird die Reaktivierung
der Wehrpflicht notwendigerweise fol-
gen. Die Zahl freiwillig dienender Solda-
ten wird nicht ausreichen. Und ich furch-
te, die Aufristung wird sich spiralférmig
zwischen den ,Lagern” aufschaukeln.
Feindbilder werden und mussen produ-
ziert werden.

Wir haben vier Shne und eine Tochter.
Sie befinden sich alle noch im wehr-
fahigen Alter. Ich habe jeden, auch die
Tochter gefragt, wie sie sich entscheiden
wirden, wenn das Volk sie bittet oder

notigt, Wehrdienst zu leisten und ggfs.
in den Krieg zu ziehen. lhre erste Reak-
tion: ,Es wird so schlimm nicht werden.”
Oder ,Die Vernunft wird siegen.” Oder
,Deutschland wird nicht angegriffen.”
Dann schweigen. - Danach folgt fast
tropfchenweise die Erkenntnis: ,Wenn al-
lerdings unsere Kinder in Gefahr waren,
angegriffen oder verschleppt wirden -
ich weil nicht, ob ich stillhalten konnte.
Ich wiirde mich dazwischen schmeifen.”
Ein anderer: ,Ich weil nicht, vermutlich
wirde ich meine Wehrpflicht auf meinem
Fachgebiet leisten und nicht an der Front.
Durch meine Arbeit bin ich diesem Land
eher eine Hilfe als im Schutzengraben
an einem Maschinengewehr.” Oder: ,Ich
nehme an, wenn die Wehrpflicht reakti-
viert wird, dann - wird einfach kaum je-
mand Lust haben, in den Krieg zu ziehen.
Krieg bringt nur Verluste. Er wirft die die
Menschen in Europa um Generationen
zurlick. Die Folgen sind nicht Uberschau-
bar und etliche nicht mehr zu beseitigen.”
,Und ehrlich gesagt, vielleicht kann man
auch unter einer chinesischen oder russi-
schen Oberherrschaft leben.”

Ein Anderer: ,Ich wirde mit der Reakti-
vierung der Wehrpflicht aus Europa aus-
wandern. Krieg ist nicht meine Sache.
Krieg ist dumm und macht dumm.”

Der Lehrsatz des Generalmajor Clause-
witz' der Satz ,Der Krieg ist eine bloRe
Fortsetzung der Politik mit anderen Mit-
teln”. Inzwischen sind Monate vergan-
gen. Wir haben das Thema nicht wieder
angeschnitten. Auch aus einer gewissen
Verlegenheit heraus: Was kdénnen wir
Wirksames tun? Sind wir nicht zu wenige?
Die Ukraine kampft und opfert sich auch

1 https://de.wikipedia.org/wiki/Carl_von_Clausewitz

fur uns. Die Bilder von ausgehungerten,
geschlagen und gefolterten ukrainischen
Soldaten, die im Gefangenenaustausch
von Angehdrigen und Journalisten und
Kameras empfangen wurden, werden zur
Abschreckung. Keiner von uns kommen-
tiert die Bilder. Keiner sagt, dass kdnnte
mir passieren. ,Nie wieder Krieg" schreit
die Mutter auf dem Plakat von Kathe Koll-
witz. Wo und wann schreien wir?

Ich sehe meine Kinder und Enkel und lese
in der Bibel: ,Wer das Schwert zieht, wird
durch das Schwert umkommen!”

Was werden Sie tun? Werden Sie iiberle-
ben oder umkommen?

Das Doppelgebot der Liebe schallt in mei-
nem Kopf: ,Liebe Gott und Deinen Ndchs-
ten, ja Deinen Feind, wie Dich selbst!” Die
Kirchen waren 1990 in Seoul auf der glo-
balen dkumenischen Versammlung mit
dem sogenannten ,Konziliaren Prozess"”
weiter vorangekommen als die aktuellen
Realitaten vermuten lassen.

In der VI. Grunduberzeugung? heil3t es:
+Wir bekraftigen den Frieden Jesu Christi.
Die einzig mogliche Grundlage fir einen
dauerhaften Frieden ist Gerechtigkeit
(Jesaja 32,17) [...]

Jesus sagte: ,Selig sind, die Frieden schaf-
fen'und ,Liebt eure Feinde’. Die Kirche ist
als die Gemeinschaft des gekreuzigten
und auferstandenen Christus dazu auf-
gerufen, in der Welt flir die Verséhnung
einzutreten [...]

In Jesus Christus hat Gott die Feindschaft
zwischen Nationen und Volkern (ber-
wunden und will uns auch jetzt Frie-
den in Gerechtigkeit schenken [...] Nach
biblischem Glauben bedeutet wahrer

2 https://de.wikipedia.org/wiki/Konziliarer_Prozess, siehe VI. Grundiiberzeugung in Auszug



https://de.wikipedia.org/wiki/Konziliarer_Prozess

Friede, dass jeder Mensch in einer Bezie-
hung der sicheren Geborgenheit zu Gott,
zum Nachsten, zur Natur und zu sich
selbst steht.

Gottes Gerechtigkeit schitzt die ,Ge-
ringsten’ (Matthdus 25,31-46), die, die
am verletzlichsten sind (5. Mose 24). Gott
ist der Anwalt der Armen (Amos 5) [...]
Frieden kann nicht durch eine Doktrin
der nationalen Sicherheit erlangt oder
erhalten werden [...] Wir bekraftigen Got-
tes Frieden in seiner ganzen Bedeutung.
Wir werden alle Moglichkeiten ausschép-
fen, um Gerechtigkeit und Frieden zu
schaffen und Konflikte durch aktive Ge-
waltfreiheit zu I6sen. Wir werden jedem
Verstandnis und System von Sicherheit
widerstehen, das den Einsatz von Mas-
senvernichtungsmitteln vorsieht [...] Wir
verpflichten uns, unsere personlichen
Beziehungen gewaltfrei zu gestalten. Wir
werden darauf hinarbeiten, auf den Krieg
als legales Mittel zur Losung von Konflik-
ten zu verzichten [...]"

Mdgen diese Grundsdtze ,Fleisch” wer-
den, wenn nach Luthers Obrigkeitsver-
standnis sich Christen aus ihrem Glauben
und Gewissen heraus im Dienst des Vol-
kes und als Vertreter des Staates fur den
Wehrdienst mit der Waffe entscheiden,
um ,nationale Sicherheit zu erlangen
oder zu erhalten” und damit eine Voraus-
setzung flr ,wahren Frieden” .Wenn sie
aber den Wehrdienst mit der Waffe aus
Gewissengriinden ablehnen und einen
Ersatzdienst leisten, weil sie helfen wol-
len, Beziehungen zu Menschen oder zu
der Natur oder zu den ,Ndchsten” nach
Matthdus 25, 31-46) gewaltfrei zu ge-
stalten, dann nicht, weil sie sich vor der
Verantwortung driicken mochten, fir

den Staat und fur das Volk Sicherheit zu
erzwingen, sondern ein Ersatzdienst in
Verantwortung fir Frieden und fir das
Leben zu leisten, mit folgender Einsicht,
wie sie Dietrich Bonhoeffer im Gefang-
nis der Nazis formulierte®: ,Es gibt keinen
Weg zum Frieden auf dem Weg der Si-
cherheit. Denn der Frieden muss gewagt
werden. Er ist das eine, groRe Wagnis,
und ldsst sich nie und nimmer sichern.
Friede ist das Gegenteil von Sicherung.”
Das scheint mir die Grundhaltung zu sein,
die ,friedenstlichtig” macht. Das wadre
aus meiner Sicht typisch abendlandlich-
christlich, Gewaltverzicht um des Frie-
dens willen. Ein Opfer, das nicht verlangt,
sondern nur freiwillig, um der Verséh-
nung Willen, zwischen den Vélkern ge-
schehen kann.

3 In Daniela Dahn in. ,Im Krieg verlieren auch die Sieger, nur der Frieden kann gewonnen werden®, Zitat S. 119:

Gebete fiir Frieden in der Ukraine.

Damit die Traume nicht verloren gehen!

— Religibse Bildung und Erziehung
in sakularen Zeiten*

von Fulbert Steﬁcenskg

Was sind die Eigenarten von sdkularen
Zeiten, in denen wir erziehen und in de-
nen Menschen sich religios bilden? Ich
mochte sie beschreiben, indem ich zu-
nachstihren Gegensatz beschreibe, nam-
lich die katholisch-dorfliche Welt, in der
ich selber erzogen worden bin. ,Im Alter
wird man sich selbst historisch” (Goethe),
und man schaut auf untergegangene
Welten zuriick. Diese alte Welt war véllig
alternativlos. lhre Institutionen, die Weis-
heiten, die Lebensdeutungen, die Moral
waren uns zur Natur geworden, denn
wir hatten keine Vergleiche. Es war eine
geschlossene Welt, in der es keine ande-
ren Lebensentwiirfe gab. Das Dorf war
immobil, und fremde Welten konnten
kaum in es eindringen. Es gab noch kein
Fernsehen und selten Radio. Es gab so
gut wie keine Biicher, aus denen man an-
dere Welten hatte lernen kénnen. Wenn
es Blicher gab, kamen sie aus der katho-
lischen Boromadusbibliothek, aus einer
Institution also, die das Dorf noch einmal
literarisch bestatigte. Wir litten maRig in
der Gefangenschaft dieser Traditionen,
weil wir uns Alternativen noch nicht vor-
stellen konnten. Wir hatten kaum ein
Verhdltnis zu diesen Traditionen, weil
ein Verhaltnis Distanz und Reflexivitat
voraussetzt, die wir nicht hatten. Und so
waren wir die Tradition. Man ging aus von
der selbstverstandlichen Fortsetzung
dieser Lebenswelten, und das Heute und

das Morgen konnte nur gedacht werden
als die Wiederholung des Gestern. Wir
waren Beute der Toten, und sie sal3en
uns auf der Brust mit ihren Lebensvor-
stellungen. Sie waren die Zeremoniare
unseres Denkens und Verhaltens. Es wa-
ren Zeiten der Gewissheit, der formalen
Verlasslichkeit und der Unwandelbarkeit.
Es waren zweifelsfreie und bedenkenlo-
se Zeiten. Die allgemeinen Lebensiber-
zeugungen wurden nicht nur von einzel-
nen getragen. Das ganze Dorf wusste,
was richtig war, und das Dorf stutzte die
Uberzeugung der Einzelnen. Die Grund-
Uberzeugungen jenes Kollektivs waren
nicht nur gewusst, sie waren auch aufge-
fuhrt in Brauchen, Ritualen und Festen.
Man konnte in jener Zeit gut Vater oder
Mutter, Pfarrer oder Lehrerin sein, weil
man wusste, wozu zu erziehen war und
welche Traditionen einzuiiben waren. Es
gab kaum Ambivalenzen, und der Zwei-
fel lahmte die Sicherheit der Menschen
noch nicht. Ob man auch gut Kind sein
konnte unter dem Druck des Ganzen,
ob man auch gut sexueller Abweichler
sein konnte; ob man auch gut Protestant
sein konnte unter dieser katholischen




Sicherheitsglocke oder gut Katholik unter
einer dhnlichen protestantischen Glocke,
das ist eine andere Frage. Die Wucht der
Geschlossenheit, der Zweifelsfreiheit und
Bedenkenlosigkeit hat jede Andersheit
ausgeschlossen oder sogar vernichtet. Es
war eine geschlossene Gesellschaft, die
keinen heraus gelassen hat und keinen
herein.

Diese kulturelle Welt hat ihre Selbstver-
standlichkeit verloren und ist weithin
untergegangen. Aber mit diesem alten
Lebensmodell habe ich schon fast das
neue sakulare beschrieben. Denn es ist
die Umkehrung jenes alten. Unter vier
Stichwdrtern mochte ich diese neue sa-
kulare Zeit beschreiben.

Mein erstes Stichwort: Pluralitat! Wir
sind nicht mehr einzigartig. Das ist eine
schwere Erfahrung, die unseren Narziss-
mus krankt. In der alten Zeit kannte man
nur sich selbst, die eigenen Traditionen,
Lieder, Brduche, Geschichten und die
eigene Religion. So hat man mit leichter
Zunge gesprochen: nulla salus extra ec
clesiam! Auler unserem Lebensdialekt
gibt es keine Sprache, kein Heil und kei-
ne Rettung. Jetzt erkennen wir, dass wir
eine Gruppe unter vielen, eine Lebens-
auffassung unter vielen, eine Religion
unter vielen moglichen sind. Wir wehren
uns dagegen, und einige sagen noch:
Baut in unserem christlichen Land kei-
ne Moscheen und lasst den Muezzin in
unseren Stadten nicht zum Gebet rufen!
(Duisburg) Man sagt: Wer Muslima ist
und Lehrerin in unserem Land, die soll
kein Kopftuch tragen! (Stuttgart) Aber
es hilft nichts, wir sind in Frage gestellt,
indem wir erkennen: wir sind nicht mehr
einzigartig.

Mein zweites Stichwort: Das Schwinden

der Tradition. Ich nenne einmal den
Verlust des traditionalen Wissens. Re-
ligioses Wissen ist in einem enormen
MaR zuriickgegangen. Bibelwissen, Ge-
sangbuchwissen, Brauchtumswissen ist
zurlickgegangen. Sprichwérter sind weit-
hin verschwunden, die den in Formeln
geronnenen Konsens einer Gesellschaft
ausmachten. Nicht nur der Einzelne wei3
weniger, als die Menschen frither ge-
wusst haben. Auch die allgemeine Spra-
che verliert ihre religiosen Muster, von
denen sie friiher voll war.

Nicht nur die Menge des religiosen Wis-
sens ist geschwunden. Wir wissen reli-
gids weniger, und wir wissen mehr. Wir
kennen nicht nur die eigenen liturgischen
Gebrduche, im Zusammenleben mit
anderen Gruppen lernen wir einen Teil
ihres Wissens und ihrer Brauche ken-
nen. Im Religionsunterricht horen unsere

Pfarrkirche Marburg

Kinder nicht nur Geschichten aus der Bi-
bel (sofern sie sie héren!), sie lesen Texte
der islamischen Mystik, des Talmud, sie
lernen Naturreligionen und ihre Brduche
kennen. Oft sind unsere Gottesdienste
eine religiose Mixtur, in der das Eigene
nur noch schwer auszumachen ist. Wir
sind als religiose Menschen dazu gené-
tigt auszuwdhlen, was wichtig ist und was
wir weitergeben wollen. Wir missen Ent-
scheidungen treffen, und dies ist ebenso
schon wie verwirrend.

Mein ndchstes Stichwort fir sdkulare
Zeiten: der Verfall von pragenden und
den Menschen unterstltzenden Gemein-
schaften. In meinem Dorf hat man nicht
allein entschieden, ob und wie man re-
ligios sein und Religion lehren soll. Die
Gruppe, der man angehorte, das Dorf hat
es einem immer schon gesagt. Die alte
Gefahr war, dass das eigene Gewissen

ersetzt wurde durch den Druck der Grup-
pe. Die neue Gefahr ist, dass keine Grup-
pe mehr da ist, die uns bei unseren Glau-
bensversuchen unterstiitzen konnte.
Man kann sich den Lebenssinn nicht aus
den eigenen Rippen schneiden. ,Allein
bist du klein!” ist nicht nur ein politischer
Slogan, es ist auch eine religiose Wahr-
heit. Man kann es an diesem Beispiel
sehen: Vielen von uns féllt es schwer, al-
lein zu beten. Sie kdnnen es aber noch,
wenn sie mit anderen zusammen sind
und wenn sie den anderen die Glaubens-
sprache von den Lippen lesen kénnen.
Der franzésische Soziologe Maurice Halb-
wachs - er wurde in Buchenwald ermor-
det - hat in seinem Buch (iber Erinnern
und Vergessen ein Kapitel mit der Uber-
schrift ,Das Vergessen durch Loslsung
von einer Gruppe”. Nicht einmal die wich-
tigsten Erinnerungen bleiben uns, wenn
wir keine Gruppe haben, mit der wir sie
teilen.

Das letzte Stichwort zur Kennzeichnung
sakularer Lagen: Der Verlust religioser
Formen! Erinnern wir uns einen Augen-
blick an die alten geprdgten Landschaf-
ten! Es gab das Morgengebet, das Abend-
gebet, das Tischgebet, die in der Familie
gelesenen Losungen, den sonntaglichen
Gottesdienst. Die Zeiten hatten ihre Pra-
gungen, und alles spielte sich in Rhyth-
men ab. Rhythmen sind Zeitformen.
Diese Formen sind keine bloRen AuBer-
lichkeiten, es sind die Konturen des Geis-
tes. Der Mensch lebt nicht nur von innen
nach auBen, sondern auch von auBen
nach innen. Er liest seine Innerlichkeit
auch am Aulen ab, an den Symbolen,
Zeichen, Formen und Brduchen, die er
seinem Leben gegeben hat und die eine
religiose Landschaft bilden. Der innere




Lebensglaube lebt vom Rhythmus, Regel,
Lebensfigur, Form gewordenen duBe-
ren und objektiven Glauben. Der Glau-
be, der zu einer Landschaft aus Formen
und Rhythmen geworden ist, erzieht den
Menschen vielmehr, als es die persona-
len Erzieher kénnen.

Ich halte einen Augenblick inne und fra-
ge: Ist die sakulare Zeit, von der ich spre-
che, nur Verlust und Verfall? Ich will die
Freiheitsmomente dieser Veranderung
nennen. Verlust der Einzigartigkeit: Wir
sind in diesen pluralistischen Zeiten da-
von befreit, alles zu sein. Wir sind dazu
befreit, Geschwister in anderen Glau-
bensdialekten zu erkennen. Die anderen
missen nicht wie friiher meine Feinde
sein und von mir missachtet werden. Ver-
lust der Tradition und der Gemeinschaf-
ten: Wir sind nicht mehr die Beute der To-
ten, denn wir sind zu eigenem Gewissen
und Denken befreit. Unsere Einsamkeit
ist gewachsen, aber auch unsere Freiheit.
Verlust der Formen: Mit dem Ritual, der
Form und dem Rhythmus fiihrte sich
nicht nur der Geist auf, sondern auch der
Ungeist. Wer das Ritual lobt, sollte nicht
vergessen, dass die Nazi-Zeit die rituali-
sierteste Epoche war, die wir in der neu-

eren Zeit hatten.
*%k%

Was sind die Schwierigkeiten der Leh-
renden, der Predigenden und der Erzie-
henden in diesen sakularen Zeiten? Man
kann leicht predigen und lehren wenn
die Lehre von einem allgemeinen ge-
sellschaftlichen Konsens getragen wird.
Was aber, wenn man als einsame Reli-
gionslehrerin in einer sdakularen Schule
lehrt? Was, wenn man in einer Hambur-
ger Schule lehrt, in der die Kollegen der

Uberzeugung sind, dass der Religionsun-
terricht eine Uberfliissige Sache sei? Viele
entwickeln in einer solchen Situation die
Kunst der Verbergung. Der Religions-
unterricht oder der Konfirmandenunter-
richt verliert seine Eigentimlichkeit. Sie
suchen nicht mehr das Gesprach mit
den alten Texten und Bildern jener Tra-
dition. Sie fliehen in die fremde Religion
aus Angst vor der eigenen Tradition. Der
Unterricht kann zum psycho-hygieni-
schen Stiindlein werden, und er erstickt
in der Sagbarkeit. Man braucht uns in der
Schule nicht, wenn wir nur sagen, was
alle sagen. Ich hatte einen atheistischen
Freund und Kollegen, den ich gerne in
meine religionspddagogischen Semina-
re mitnahm. Die Studierenden sollten
vor diesem Nicht-Christen begriinden,
warum sie Religionsunterricht in der 6f-
fentlichen Schule geben wollten. Sie sag-
ten: Mit dem Unterricht wollen wir einen

Schillerkirche Jena

Freiraum in der Schule. Ich mit dem mei-
nen auch, sagte er. Sie sagten: Wir wol-
len politisches Bewusstsein wecken. Ich
ebenso, war seine Antwort. Sie sagten:
Wir wollen Sozialisationsschaden auf-
arbeiten. Er: Ich ebenso. Und schlieBlich
die Studierenden: Wir wollen eigentlich
gar nichts anderes als Sie selber. Und er
darauf: Wozu brauche ich euch, wenn
lhr nichts anderes wollt und habt als
ich? Wozu braucht uns eine Gesellschaft,
wenn wir uns darauf beschranken, was
gangig ist, und wenn wir die Fremdheit
jener Sprache und Tradition unterschla-
gen?

- Die eine Gefahr also ist die dngstliche

Selbstverbergung der Christen in sdku-
laren Zeiten. Es gibt eine andere Gefahr,
die den alten Texten ihren Bildungswert
nimmt, ndmlich die Aufldsung dieser
Tradition in leichtminzige Sagbarkeiten.
Ich nehme als Beispiel eine Predigt tiber

1 Mose 32 (Jakobs Kampf mit dem En-
gel). Die Pfarrerin hat den Text mit den
groBen archaischen Bilder vorgelesen,
die ihre GroRe gerade in ihrer Ratselhaf-
tigkeit haben: der geheimnisvolle Frem-
de, Feind, Verwundender, Versprechen-
der und Segnender zugleich. Nun backt
die Pfarrerin kleine mundgerechte Pre-
digtbrétchen. Die Predigerin verlegt die
Szene am Jabok an den Frihstiickstisch
eines muffelnden Ehepaares. Er sitzt da
und liest die Zeitung. Sie versucht eine
Aussprache. Er grunzt gelegentlich. Sie
wird drgerlich und erklart in einer lange-
ren Rede, wie ihre Beziehung nur durch
Auseinandersetzung, Beredung und Auf-
arbeitung gelingen kdnne; wie man sich
nicht durch Schweigen und Ausweichen
schiitzen dirfe, sondern sich verwund-
bar machen mdsse, wie Jakob sich vor
dem Engel verwundbar gemacht hat. Erst
daraus entstiinde Segen wie in jener al-
ten Geschichte vom nachtlichen Kampf.

Was ist mein Problem mit dieser Predigt?
Die Pfarrerin sagt nichts Falsches. Sie
sagt vielmehr - und das ist mein Einwand
- ein Allerweltsrichtiges von der Kanzel.
Wer wollte ihr widersprechen? Sie sagt
unter leichter Benutzung des Textes, was
Menschen sich sagen kdnnen, sofern sie
ein Stlick Klugheit und Lebensbeobach-
tung haben. Die Wahrheit der Rede ent-
steht nicht ernsthaft im Gesprach und in
der Auseinandersetzung mit dem Text.
Das eigene Slppchen ist schon lange
gekocht und wird am Text nur noch an-
gewarmt. Die Auseinandersetzung mit
dieser Tradition Uberrascht und befrem-
det nicht, sondern verkleidet hochstens
das immer schon Gewusste in das alte
Bild. Menschen bekommen zwar Lebens-
ratschldge, sie werden aber im Horizont

Damit die Traume nicht verloren gehenl



des eigenen Verstandes gelassen: Gott
ist ausgelassen. Ich frage, ob es nicht
mehr und mehr ein durchgehender Zug
der offentlichen Rede der Kirche wird - im
Religionsunterricht, im Konfirmanden-
unterricht, in den Rundfunkandachten,
vielleicht auch in den Predigten -, den
Namen Gottes auszulassen, den frem-
den, den widersprichlichen, den retten-
den. Wir schulden ihn uns und einer Ge-
sellschaft, die keinen Namen mehr hat.
Die Rettung ins sagbare Detail ist keine
Losung. Mit psychologischer Lebenshilfe
scheint unsere Arbeit immer gerechtfer-
tigt, und wer wollte gegen sie sein bei der
Verwahrlosung des Lebens, die wir an-
treffen. Aber die Frage ist, ob unsere Hil-
fe aus dem Grundgesprach mit der alten
Tradition kommt, oder ob sie nichts an-
deres ist als die Flucht ins sagbare Detail
vor der Schwierigkeit des Ganzen.

In einer narzisstischen Gesellschaft
konnte alles zur Widerspiegelung unserer
selbst werden, auch die fremden Texte.
Sie sind dann nur noch beildufiges und
beliebiges Material zur Ausschmiickung
der eigenen Ansichten. Die Wahrheit
steht nicht in jenem Buch geschrieben,
so dass wir sie nur abzulesen brauchten,
wie man einen Fahrplan liest. Aber die
Wahrheit steht auch nicht in uns selbst
geschrieben, dass sie schon herauskdame,
wenn wir uns nur selbst zitierten in dem,
was wir gerade so denken und meinen.
Die Wahrheit ist ein Gesprach. Eine un-
Uberhorbare, eine fremde, eine wichtige
Stimme in diesem Gesprach sind die Tex-
te jener Tradition. Nattrlich bin ich frei,
sie zu kritisieren, wie ich frei bin, meinen
Lehrer zu kritisieren. Aber ich bin nicht
frei, und es steht nicht in meinem Be-
lieben, diese Stimme ernsthaft zu horen

oder nicht. Wir missen die Fremdheit
retten. Es ist vielleicht das kostbarste Gut
dieser Texte. Dann werden sie mehr als
unsere Verdopplung.

Die Kirche soll sich entduBern und ihre
Sprache und Bilder in das fremde Land
der Sdkularitat bringen. Sie soll dulden,
dass die Fremden sich ihrer bedienen in
ihren Angsten, in ihren Winschen und
in ihren Hoffnungen. Die Kirche soll sich
aber nicht verleugnen. Ich habe da Pro-
bleme mit dem Protestantismus, den ich
gelegentlich als die Konfession des gerin-
gen Stolzes und der Selbstbezichtigung
erlebe. Wir haben in der Nahe von Ham-
burg ein grolRes buddhistisches Zentrum,
das viele ernsthafte Menschen anzieht,
natlrlich auch viele nur modisch Interes-
sierte. Diese Monche leben in Ruhe und
Gelassenheit ihren Buddhismus, und es
fallt ihnen nicht ein, sich der fremden
Umgebung anzupassen. Sie erkldren

Schillerkirche Jena
sich und ihre Texte, aber sie machen sich
nicht undeutlich. Die Menschen, die zu
ihnen kommen, brauchen ihre Kenntlich-
keit. Was wurden wir wohl sagen, wenn
sie unsere Strategien tibernahmen: Men-
schen zur Verfligung zu stehen, aber vor
lauter Unaufdringlichkeit, Selbstlosigkeit
und Padagogik sich der Eigentlimlichkeit
ihrer Tradition zu begeben, sozusagen
in Zivil zu kommen. Das Befremdliche ist

nicht das Schlechteste an der Religion.
*k%*

Ich habe gefragt: Wer sind die Pfarrer
und die Lehrerinnen in dieser Zeit und
wie tastet die geringe Selbstverstand-
lichkeit des Christentums in der sdku-
laren Gesellschaft ihre Sprache an. Ich
frage nun: An wen geht die Botschaft
der Kirche in diesen Zeiten? Ich begin-
ne mit einer These: Die o6ffentliche Rede
der Kirche im Religionsunterricht, im

Rundfunk, bei den Kasualien und im
Konfirmandenunterricht richtet sich im
Normalfall an Halbgldubige oder an Un-
gldubige. Sie ist Mission. Ich méchte mein
Thema mit einem Beispiel beginnen.

Auf einem Treffen emeritierter Kollegen
komme ich neben einen alten Professor
zu sitzen. Nach einiger Zeit beginnt er ein
Gesprach (iber das Sterben und (iber Be-
erdigungen. Im Gesprdch wird er immer
erregter. Er sagt: ,Ich gehdre zu keiner
Kirche, und ich bin Atheist. Was wird mit
mir, wenn ich sterbe? Es muss doch einen
Ort flr mich geben! Es muss dann doch
etwas gesagt werden!” Diese beiden Sat-
ze, die ich zundchst nicht verstehe, wie-
derholt er immer wieder. Was will er sa-
gen? Dass die Friedhofe festin christlicher
Hand sind und fiir ihn als Atheisten kein
Platz dortist? Immer mehr hére ich etwas
anderes aus diesen Sdtzen: Es kann doch
nicht sein, dass an meinem Lebensende
nicht mehr als Sprachlosigkeit herrscht.
Es muss doch so etwas wie die Lesbar-
keit meines Lebens geben. Es ist ein Ruf,
an dessen Beantwortung er selber nicht
glaubt. Aber er ruft, und wer wollte be-
zweifeln, dass sich sein Glaube in diesem
Ruf versteckt! Ich verspreche schlieBlich
dem Kollegen, ihn zu beerdigen. Er ist tat-
sachlich nach etwa einem Jahr gestorben.
Vorher habe ich ihn viermal besucht. Ich
habe seine Geschichte erfahren. Ich habe
mit ihm Uber ein christliches Verstandnis
vom Tod gesprochen, und wir haben eine
Abmachung getroffen: Ich werde ihn bei
der Beerdigung nicht nachtrdglich zum
Christen machen, und ich werde mich
selber als christlichen Theologen nicht
verleugnen. Es wurde eine widersprich-
liche Beerdigung. Kaum einer der Teil-
nehmer war in der Kirche. Ich trug keinen

Damit die Traume nicht verloren gehen!



Talar, aber wir haben Psalmen gebetet.
Menschen haben sich Sprache geliehen.
Sie haben sich fiir eine Stunde Masken
des Glaubens angelegt, im Beten der
Psalmen und des Vaterunsers.

Einige Tage spater hatten wir eine Promo-
tion zu vollziehen. Ich sa8 danach mit den
Mitgliedern der Prifungskommission
zusammen, wir verschwdtzten uns und
kamen auf die Beerdigung des Kollegen
zu sprechen. Keiner der Anwesenden war
in der Kirche, alle waren bei der Beerdi-
gung. Im Gesprach bemerkte einer der
Kollegen: ,, Und da kriegt der Steffensky
uns Atheisten dazu, die Lieder mitzusin-
gen und das Vaterunser mitzusprechen.”
Ich antwortete: ,Sie haben doch gar nicht
mitgesungen und gebetet!” Er darauf:
,Doch, das haben wir, vielleicht leise,
vielleicht mit ungetibtem Mund. Aber wir
haben gemerkt, dass es fur solche Zeiten
wohl keine andere Sprache gibt als die re-
ligiose.” Ich hatte bei dieser Beerdigung
das Bild der Masken des Glaubens ge-
nannt, die man fir diese Stunde tiber den
eigenen Unglauben legt. ,Jetzt habe ich
die Maske wieder abgelegt.”, hat der Kol-
lege halb ironisch und halb ernst gesagt.
,Aber damals war ich dankbar fur sie.”
Uberall, wo Menschen an Stellen der Ver-
dichtung ihrer Existenz kommen, sind sie
geneigt, die Sprache reiner Sagbarkeit
zu Uberschreiten und in eine Symbol-
region zu kommen, die sie weder ganz
durchschauen noch ganz verantworten
konnen. Die Sprache wird poetisch, offen
und zum Tanz der Wiinsche. Man sagt et-
was, was in der normalen Ebene des Le-
bens nicht gesagt wird. Die Sprache wird
religionsnahe. Man beachte etwa die Be-
deutung der Ubertreibung in der Spra-
che der Liebe. Man treibt die Sprache in

den nicht auszuschreitenden Raum des
Bildes: ,Du bist mein langsamer Satz aus
dem Cellokonzert von Dvorak! - Du bist
mein Leben, meine Ewigkeit, mein Gala-
terbrief!” Das Bild Gberspringt alle Még-
lichkeiten. Transzendenz - Ubersprung
- ist sein Wesen.

Ahnliche Unsagbarkeiten finde ich in Ab-
schiedsbriefen von zum Tode Verurteil-
ten in der Nazizeit. Da sagen Sozialisten,
Kommunisten, Humanisten ohne Bezug
auf die Religion religitse Satze. ,Morgen,
wenn ich sterbe, lauten nicht die Toten-
glocken, sondern die Siegesglocken! ...
Morgen, wenn ich sterbe, gehe ich nicht
fort, ich komme zu Euch!” Die Sprache
schnellt aus ihrer Begrenzung ins Land
des Gelingens. So ist es in den extremen
Fallen von Liebe und Tod. Es ist so bei al-
len Lebensschwellen, die ein Mensch zu
iiberschreiten hat. Der Ubersprung ist

Sophienkirche Berlin

eine Form des Glaubens, ein Glaube auf
Tage oder auf eine Stunde. Manchmal
borgen sich Menschen fir diesen Tag

- oder diese Stunde unsere Sprache aus.

Wir sind nicht die Meister ihres Glaubens,
und wir haben diesen Glauben auf Zeit zu
ehren und ihm zu dienen. Eine der Auf-
gaben der Kirche ist es, mitihrer Sprache,
mit ihren Gesten, mit ihren Raumen und
Zeiten zur Verfligung zu stehen, wenn
Menschen uns brauchen. Zum Beginn des
Golfkrieges wollte ein Seminar von mir
im Hamburger Michel eine Nachtwache
mit Gebeten und Bibellesung machen.
Ich fand das sehr schon, und ich fiirchte-
te, dass die jungen Menschen allein und

- verloren blieben in der groRen Kirche.

Aber die Kirche war die ganze Nacht voll.
Was ist, wenn niemand mehr die Sprache
hiitet und sie zur Verfligung stellt fir die
Zeit der Not, der groRen Wiinsche, der

Anfange, der Hohepunkte des Lebens
und seiner Beendigung? Kann die Spra-
che, die nicht dauernd gesprochen wird,
im Casus gehort und gesprochen wer-
den? Zerstoren wir diese Sprache damit
nicht und machen wir sie nicht undeut-
lich? Ich habe eine Erfahrung mit den
Menschen, die sich diese Sprache bor-
gen fur den Casus. Sie wollen, dass wir
uns nicht verleugnen. Sie wollen nicht,
dass wir die Sprache und die Gesten zu
Tode erklaren. Sie wollen in ein fremdes
Haus gehen. Vielleicht ist diese Sprache
uberhaupt nur in ihrer Fremdheit fir sie
zu sprechen und zu ertragen. Sie wollen
nicht, dass es ihre Sprache ist und dass
sie ihnen auf den Leib zugeschnitten ist.
Die Fremdheit lasst ihnen Distanz und
Ambivalenz. Sie sind in einem Haus,
und es schitzt sie auf Zeit, aber sie sind
nicht zuhause und sie wollen dort nicht
zuhause sein. Sie spielen die Clowns der
Hoffnung in einer fremden Sprache. Man
kann Fremdes manchmal besser verste-
hen und annehmen als immer schon Ver-
standenes und immer schon Gewusstes.
Es ist schon erstaunlich, was Menschen
heute alles annehmen, obwohl es nie in
ihrer Tradition gelegen hat. Soll man viel-
leicht sagen, weil es nie zu ihrem Tradi-
tionsbestand gehorte?

Was aber wird aus uns Christen, wenn
wir das Geheimnis in die Offentlichkeit
tragen? Bleiben wir noch deutlich, oder
verlieren wir Kontur - vor uns selber und
vor den anderen, wenn wir die Sprache
aus dem Arcanum nehmen und in die
Fremde tragen? Ich vermute, je deutli-
cher wir selber sind als Christen; als Pfar-
rer und Pfarrerinnen, um so eher kdnnen
wir undeutliche Gdste ertragen. Je mehr
wir unsere Traditionen nicht nur kennen,

Damit die Traume nicht verloren gehen!



sondern sie lieben gelernt haben als
Geschichten der Freiheit und der Schén-
heit; je mehr wir sie uns angeeignet ha-
ben und wir spirituelle Menschen sind,
um so mehr kénnen wir furchtlos vertei-
len, was wir haben, und zeigen, wer wir
sind. Je unsicherer wir sind, um so starker
Uben wir uns in der Kunst der Selbstver-
bergung.

Der Auftritt der Kirche in der sdkularen
Offentlichkeit und die Auslieferung ihrer
Schatze in den uneigentlichen Raum ist
ein Stlick Mission. Viele unserer kirch-
lichen Worter sind verdorben, vielleicht
auch dieses Wort Mission. Es hat keinen
Sinn, die Worter zu verschweigen, wir
mussen sie reinigen. Was ist Mission? Es
ist die gewaltlose, ressentimentlose und
absichtslose Werbung fir die Schonheit
eines Lebenskonzepts. Diese Werbung ist
ressentimentlos, indem wir ohne Bekim-
merung akzeptieren, dass Menschen an-
dere Lebenswege einschlagen als die des
Christentums. Fir uns als Christen hat
dieses Christentum eine biographische
Einmaligkeit. Aber es gibt andere Wege
des Geistes und andere Dialekte der
Hoffnung. Mission kann man wollen,
wenn man auf seine eigene Einmaligkeit
verzichtet, so sehr das unseren Narziss-
mus kranken mag.

Die Werbung ist absichtslos. Sie ge-
schieht nicht mit der Absicht, jemanden
zur eigenen Glaubensweise zu bekeh-
ren, wohl mit der Absicht, dass auch der
Fremde schén finde, was wir lieben und
woran wir glauben. Wenn ich etwas lie-
be und wenn ich an etwas glaube, dann
liegt es im Wesen dieser Liebe, dass sie
offentlich zeigt, was sie liebt. Eine sich
verbergende Liebe ist auf Dauer keine
Liebe. Man gibt sich selber ein Gesicht,

man identifiziert sich selber und erfahrt,
wer man ist, indem man zeigt, wer man
ist und woran man glaubt. Schon allein
mein Stolz ldsst es nicht zu, dass ich
mich verborgen halte. Junge Menschen
brauchen nichts dringender als dies: dass
Menschen sich ihnen zeigen; dass ihr Ge-
sichtund ihre Lebenskonturen erkennbar
werden. Lehren heil’t, zeigen, was man
liebt. Menschen werden wahrscheinlich
nicht lieben, was wir lieben. Aber sie ler-
nen, dass man uberhaupt etwas lieben
und fur etwas stehen kann. Wir machen
Jugendlichen das Angebot, sich zu iden-
tifizieren und sich kenntlich zu machen -
vor sich selber und vor anderen, indem
wir uns als Kenntliche zeigen. Wenn Sie
auf kenntliche Menschen und erkenn-
bare Institutionen stoBen, dann kdonnen
sie vielleicht auf die zwanghaften Selbst-
identifizierungen verzichten, die etwa

St. Agidiuskirche Cospeda

in der Ausiibung von Gewalt besteht.
Gewalt und gewaltférmige Symbolik wa-
ren immer schon die Mittel von Identi-
tatszwangen.

Die Verwendung religioser Sprache im
missionarischen Raum darf niemals nur
Vergewisserungskurzel und angedeutete
Sprache sein. Alle religiose Sprache hat
einen anthropologischen Gehalt. Wenn
sie gut ist, gilt sie nicht nur innerreligios.
Ihr menschheitlicher Gehalt kann aufge-
schllsselt werden. So wird ihre Horbar-
keit auch fur Nichtchristen hergestellt.
Ich nehme als Beispiel den Hauptbegriff
unserer Tradition, das Wort Gnade. Das
Wort driickt nicht nur eine Bewegung
zwischen Gott und Mensch aus. Es ist
zugleich das Grundprinzip humanen Le-
bens. Ich deute seine Anthropologie an:
Die Dinge, von denen wir eigentlich le-
ben, kénnen wir nicht kaufen, herstellen

oder verdienen, nicht die Liebe, nicht die
Freundschaft, nicht die Vergebung, nicht
unsere eigene Schonheit. Es gibt eine Le-
bensverdammnis; es ist der Zwang, sich
selber zu bergen, schon zu finden oder zu
wdrmen. Ein Liebesgedicht von Gabrie-
la Mistral sagt vielleicht deutlicher, was
Gnade ist, als viele religiose Texte

Wenn du mich anblickst, werd" ich schon,
schon wie das Riedgras unterm Tau.
Wenn ich zum Fluss hinuntersteige,
erkennt das hohe Schilf mein sel'ges
Angesicht nicht mehr.

Ich schdme mich des tristen Munds,

der Stimme, der zerriss'nen, meiner
rauhen Knie.

Jetzt, da du mich, herbeigeeilt, betrachtest,
fand ich mich arm, fiihlt" ich mich bloR.

Am Wege trafst du keinen Stein,

der nackter wadre in der Morgenrote
alsich, die Frau, auf die du deinen Blick
geworfen,

da du sie singen hortest.

Ich werde schweigen.

Keiner soll mein Gliick erschaun,
der durch das Flachland schreitet,
den Glanz auf meiner plumpen Stirn
nicht einer sehen,

das Zittern nicht von meiner Hand....

Die Nacht ist da.

Aufs Riedgras fallt der Tau.

Senk lange deinen Blick auf mich.
Umhll mich zartlich

durch dein Wort.

Schon morgen wird, wenn sie zum Fluss
hinuntersteigt,

die du geksst, von Schonheit strahlen.

Damit die Traume nicht verloren gehen!



Es ist da eine exzentrische Geliebte. Sie
hat ihre Mitte nicht in sich selber. Sie
begniigt sich nicht mit der Kargheit, mit
sich selber identisch zu sein, denn ihre
Schonheit und ihr Reichtum liegen im
Blick des Geliebten: ,Wenn du mich an-
blickst, werd" ich schon, / schon wie das
Riedgras unterm Tau.” lhre Schonheit ist
nicht selbstproduziert. Sie erkennt sie
nicht, indem sie in den Spiegel schaut;
sie erkennt sie im Blick der Liebe. Dieser
Blick befreit sie davon, Produzentin ihrer
selbst zu sein und sich in der Selbstspie-
gelung schon finden zu mussen. Der Blick
der Liebe befreit sie von dem Zwang und
der Schalheit, ihre eigene Liebhaberin zu
sein. Ich erinnere an eine Stelle mit ahn-
lichem Inhalt aus dem Hohen Lied (8,10).
Die Braut spricht: ,Ich bin geworden in
seinen Augen wie eine, die Frieden fin-
det.” Sie spricht von einem Frieden, der
nicht mit den eigenen Waffen und mit der
eigenen Stdrke erobert wurde. Der Blick
des Geliebten baut das Haus ihres Frie-
dens, in dem sie wohnen kann.

Ich habe nun nichts anderes getan, als
paulinische Theologie ausgelegt und
anhand des Liebesgedichts eine kleine
Predigt Gber Gnade gehalten. Ich kénnte
fortfahren und erkldren, was Selbstrecht-
fertigung, also das Gegenteil von Gnade,
mit Gewalt zu tun hat. Ich mache also
nicht anderes, als den anthropologischen
Gehalt eines Begriffes oder eines Bildes
zu erkldaren. Ich méchte eine Sprache, die
die alten groRen Bilder und Geschichten
nichtverrat oder aufgibt, und die zugleich
ausgelegt wird auf die gegenwadrtigen
Leiden, Winsche, Beflirchtungen und
Hoffnungen. Religiose Sprache wird erst
horbar, wo sie auf gegenwartige Leiden
und Hoffnungen trifft. Die Gegenwart

bleibt nur dort nicht ihre eigene Recht-
fertigung und ihr eigenes Gefangnis, wo
dramatische Erzahlungen sie in die Pers-
pektive der Hoffnung und des Gelingens
stellen. Die Hoffnung ergibt sich nicht

argumentativ. Aus dem reinen Argument |

ergibt sich viel naheliegender, wie man

an vielen Stellen sieht, die Aussichtslosig-
keit. Die Hoffnung braucht Lieder, Bilder,
Erzahlungen. Die Kirche soll also denen,
die in ihren Vorhdfen lagern, nicht mit
einer grolBmitigen, aber inhaltslosen
Geste entgegenkommen. Sie soll ihre
Schatze zeigen. Sie soll stellvertretend
fur jene Nicht- oder Halbchristen glau-
ben. Vielleicht glauben diese ja , indem
sie dem Glauben der anderen zusehen
und zuhdren. Ein Glaube in den Vorhofen
der Hoffnung. Wer wollte ihn verachten?
Ich erwarte von der Arbeit der Kirche
im offentlich-missionarischen Raum in

Magdeburger Dom St. Mauritius und Katharina

einer Zeit verldschender Trdume, dass sie
eine Art Erinnerungswerkstatt ist; eine
Bildungsveranstaltung, in der an den
inneren Mustern von Menschen gebaut
wird, an ihren Wiinschen und an ihrem
Gewissen.

Tradition verstehe ich als eine Uberliefe-
rung der Bilder der Lebensrettung, die
Menschen miteinander teilen. Dass das
Leben kostbar ist; dass Gott es liebt; dass
einmal alle Tranen abgewischt werden
sollen; dass die Armen die ersten Adres-
saten des Evangeliums sind, das sagt,
das singt, das spielt uns diese Tradition
in vielen Geschichten, Liedern und Bil-
dern vor. Die Hoffnung und die Lebens-
visionen halten sich nicht allein durch das
Argument, sie werden aufgebaut durch
die Mitteilung und durch die Wahrneh-
mung solcher Lebensbilder. Das Evange-
lium baut an unseren Traumen von der

Gerechtigkeit und an unserem Gewissen.
Der Mensch ist nicht nur verantwortlich
vor seinem Gewissen, verantwortlich
ist er auch fur sein Gewissen. Traume,
Gewissen, Visionen sind nicht selbst-
verstandlich. Sie liegen nicht naturhaft
immer schon in uns, sondern wir missen
sie lernen. Es ist nicht selbstverstand-
lich, dass der Schwarze nicht Beute des
Weilen werden soll. Es ist nicht selbst-
verstdndlich, dass die Armen nicht Beute
der Weilen werden sollen. Es ist nicht
selbstverstandlich, dass die Frau nicht
Beute des Mannes werden soll. Das Evan-
gelium bildet uns, es lehrt uns Gerechtig-
keit, Gewissen und Hoffnung. Es ist nicht
das Wichtigste, dass Menschen durch die
offentliche Sprache der Kirche unbedingt
zu ihren Mitgliedern werden. Wichtig ist,
dass Menschen in ihren Traumen und
in ihrem Gewissen gebildet werden. Es
ist nicht das Wichtigste, dass Menschen
unter allen Umstdanden unseren Dialekt
des Glaubens sprechen. Wichtig aber ist,
dass sie die Hoffnung und das Recht lie-
ben lernen. Die Erinnerung an die Trau-
me schuldet die Kirche einer traumlosen
Gesellschaft. Die Idee von der Gerechtig-
keit und der Wahrheit zerfallt. Wir sehen
uns neuen Lebenslagen gegeniber, in
denen die Gedachtnislosigkeit zum Prin-
zip zu werden droht. Es gab einmal einen
von fast allen angenommenen Horizont,
eine Lesart von Geschichte und Welt;
eine Normenkanon, welcher Solidaritat,
Achtung des Lebens und Geddchtnis der
Toten gebot. Menschen waren gewohnt,
normativ zu denken. Es gab humanisti-
sche, christliche und sozialistische Wiir-
detraditionen, auf die man sich berufen
konnte und vor denen die Wiirdelosigkeit,
das Vergessen und die Ungerechtigkeit es

Damit die Traume nicht verloren gehenl



Damit die Traume nicht verloren gehenl

nicht ganz leicht hatten. Man hat gegen
diesen Kanon verstoRRen, aber es gab ihn.
Was aber, wenn in einer posttraditiona-
len und postmoralen Gesellschaft dieser
Normenhorizont mit seinen Inhalten und
Dramatisierungen zusammenbricht? Wir
erleben im Augenblick den Zerfall oder
die Entwichtigung zweier groRer Lesar-
ten der Geschichte, ndmlich des Sozialis-
mus und des Christentums. Den Anteil
dieser Lesarten an der Beleidigung des
Lebens will ich nicht unterschlagen. Es
gab sie, und gelegentlich trat das Chris-
tentum den real existierenden Christen
in den Weg und die Idee des Sozialismus
den real existierenden Sozialisten. Es gab
verpflichtende Texte, und wenn sie noch
so oft gefdlscht oder vergessen wurden.
Die Texte befahlen, die Welt von den Op-
fern und Beleidigten her zu lesen. Was
aber, wenn die Texte verschwinden und
wenn die Geschichten unlesbar gewor-
den sind? Dann braucht man sich nicht
einmal die Muhe des Kaschierens und
des Verdrangens zu machen. Es gibt die
Wirdelosigkeit, nicht mehr als sich selber
zu kennen; des vergrabenen Gewissens
und der ausgeloschten Traume. Und so
wird die Aufgabe der Kirche dringend, in
ihren alten Geschichten das Geddchtnis
der Wirde zu stiften. Das ware der gro-
Be Einspruch gegen ein Weltgefiihl des
Wahns, der Selbstvernichtung und der
Antiquiertheit des Menschlichen.

Am Ende frage ich: Wie kdnnen wir, die
Pfarrer, die Eltern, die Lehrerinnen die
groBen Erzahlungen hiten, wenn unser
eigener Glaube schwankend geworden
ist? Denn diese Zeitistan uns nichtvorbei-
gegangen, sie nistet in unseren Herzen.
Ich glaube, dass ein Erzahler seine Hoff-
nung und ein Stuck seiner Frommigkeit

lernt, indem er die Geschichten der
Hoffnung vor anderen ausbreitet. So ist
es wohl auch bei den Pfarrern und Pfar-
rerinnen Sie predigen nicht, weil sie vor
Glauben glihen, sondern sie lernen den
Glauben, indem sie ihn weitersagen. Die
hérende Gemeinde baut an ihrer Sprach-
fahigkeit. Unsere horenden Kinder bauen
an unserem Glauben. Was sollte daran
falsch sein? Dies kann nur dem verdach-
tig sein, der glaubt, jederzeit Meister sei-
ner selbst sein zu mussen und dem die
Unabhdngigkeit das letzte Ideal ist.

*Vortrag anlasslich des 50. RPI-Jubildums
Der vorliegende Text erschien erstmals
im Loccumer Pelikan 4/2000. Wir danken
fur die Abdruckgenehmigung!

Image by Pfeilgiftfeder for pixaby

Ausﬂugstipp fir Kirchgemeinclen:

Der PFarrgarten Saxdorf

Der Pfarrgarten Saxdorf ist eine Oase
fur Leib und Seele. Nur ca. 75 Minuten
von Dresden entfernt, findet man Sax-
dorf in Stdbrandenburg, im Landkreis
Elbe-Elster, nahe der sachsischen Grenze
zwischen Mihlberg und Bad Liebenwer-
da. Im alten Pfarrgarten kdnnen die Be-
sucher und Besucherinnen Natur, Musik
und Kunst erleben. Im Garten bliht und
grint es zu jeder Jahreszeit.

Im ehemaligen Pfarrhaus befinden sich
Ausstellungsraume, die von der mehr als
50-igjahrigen Geschichte des Kulturpro-
jektes erzahlen. Der bildende Kunstler
Hanspeter Bethke und Pfarrer Karl-Hein-
rich Zahn haben dort gelebt und mitihren
Interessen von Kunst und Natur dieses
einmalig schone Pfarrgartenprojekt er-
schaffen. Der Pfarrgarten Saxdorf ist ein
Ort, der Geschichte, Spiritualitat, Kunst
und Natur auf eine ganz einmalige Weise
vereint. Das Hauptinteresse gilt dem ab-
wechslungsreich komponierten grol3en
Pfarrgarten mit seiner reichen Pflanzen-
flle mit seinem wechselnden zauberhaf-
ten Anblick Giber die Jahreszeiten hinweg.
Monatlich finden in der kleinen 800-jah-
rigen Backsteinkirche Konzerte statt.
Im Musikpavillon besteht daneben fir
Gruppen die Moglichkeit fir einen Imbiss
oder zum Kaffeetrinken nach Absprache.
In den Sommermonaten gibt es auch im
AulRenbereich Sitzplatze.

Weitere Informationen unter:
Kunst- & Kultursommer Saxdorf
e.V., www.saxdorf.de; kontakt@
saxdorf.de, Tel: 035365/8390

Worte und Zauber waren ursprtmg[ich
ein und dasselbe. Auch heute bes[tz‘c
das Wort eine starke magische Kraft.

Sigmuncl Freud

Ein Nutzen der Schonheit ]iegt nicht
klar zutage, ihre kulturelle Notwen-
cligkeit ist nicht einzusehen, und doch
kénnte man sie in der Kultur nicht ver-
missen.

- |
Sigmu nd Freud



http://www.saxdorf.de
mailto:kontakt@saxdorf.de
mailto:kontakt@saxdorf.de

Informationen

zur gesetzliclﬁen Pﬂege\/ersicherung

Nachhaltig an lhrer Seite

Der Sachsische Pfarrverein arbeitet in
Fragen rund um Versicherung und Vor-
sorge schon seit vielen Jahren eng und
vertrauensvoll mit dem Versicherer im
Raum der Kirchen (VRK) zusammen.

Dies aus gutem Grund: Denn der VRK bie-
tet Menschen, die im kirchlich-sozialen
Bereich tatig sind, ganzheitlichen Schutz
zu besonders vorteilhaften Konditionen.
Christliche Werte stehen dabei im Vor-
dergrund: Daher hat sich der VRK als
erster Versicherer im kirchlichen Markt
strengen Nachhaltigkeitskriterien ver-
pflichtet, die den Handreichungen der
Evangelischen Kirche in Deutschland
(EKD) und der Deutschen Bischofskonfe-
renz (DBK) folgen.

Die Mitglieder des Sachsischen Pfarr-
vereins kénnen beim VRK von vielen
wert-vollen Losungen und Sonderkondi-
tionen profitieren:

Sicherheit bei Weg]Ca” der Residenz-

flicht

it Eintritt in den Ruhestand entfallt die
Residenzpflicht. Mit unserer Premium
Rente bAV erhalten Sie die Sicherheit fir
lhre Ruhestandsplanung. Diese Wertan-
lage ist ethisch-nachhaltig und wird sogar
vom Staat unterstutzt!

Sachversicherungen

Aufgrund der Mitgliedschaft in Ihrem
Pfarrverein erhalten Sie Beitragsvorteile
bei

> Kfz-Versicherung

> Privat-Haftpflichtversicherung (inkl.
Amtshaftpflicht und Schliisselverlust)

> Hausratversicherung

Krankenversicherunb

Besondere Konditionen fir die Restkos-
tenversicherung, sowie attraktive Tarife
in der Kranken-Zusatzversicherung.

Nahere Informationen gibt lhnen gerne
lhr personlicher Ansprechpartner des
VRK vor Ort.

Sehr wenig wird benétigt,

um ein gliickliches Leben zu fithren;
esist aﬁes in dir selbst,

in deiner Denkweise.

Marc Aurel

Das Gliick deines Lebens
héngt von der Beschaffenheit
deiner Gedanken ab.

Marc Aurel

Man soll die Feinde lieben,

nicht weil sie schon Briider sind,
sondern damit sie Briider werden.
Marc Aurel




B Auf Basis christlicher Werteorientierung — Vr’(f ~Aun, UL EIUT R D SEE
' nachhaltig in die Zukunft investieren PG o SR 5 R

Versicherer im Raum der Kirchen = I
) g ~

11_{_4\.\\’.‘“ Mv\,-ﬁ,'? % \"
)<
@ @ @ ,'}

Jeder gldubige Mensch erlebt den Augenblick, an dem er vor der Wahl zwischen zwei
Wegen steht. Die kleinen Alltagssorgen, der Blick in eine unbekannte Zukunft- werden
schnell zu Zweifeln, die unsere innere Stimme lauter werden lasst und uns zu einer
entscheidenden Frage fuhrt: Glaube - oder Alltag?

\lMH“"H" ‘\—' \

J . . . . . . N\ |
: Wir, der Versicherer im Raum der Kirchen, verstehen diese Fragen, die lhnen am Herzen “‘\ @ Al /
it 4 liegen und haben einen klaren Auftrag! Als Versicherer mit christlichen Wurzeln bieten wir 1 L ‘} !’
Ihnen einen Weg, der es lhnen ermoglicht, lhre Werte im Glauben mit lhrem Alltag zu J/w” 5 e “'? '/'
vereinen. g at® e/
Y e
¢ @ ot
Christliche Werte neu erleben g @ 5
N . . . . o . AN @ NS
Finanzielle Entscheidungen kénnen lhrem Wohl dienen und einen positiven Einfluss auf S s
die Gesellschaft ausiiben. Mit uns als ethisch-sozial orientierten Versicherer schaffen Sie “ - -t
sich ein wertvolles Sicherheitsnetz fur lhren Alltag, das Sie mit Fairness, Nachhaltigkeit und :‘ @ ,/‘/"“\,"
Herz auffingt. LM A
\, (.
Was bedeutet das konkret? 1

Wir haben fiir Sie traditionelle Werte in einen modernen, christlichen Alltag tibersetzt und

. - ) . . . - . Sie mochten mehr tiber unsere Leistungen erfahren — sprechen Sie uns gerne an.
schlieRen Investitionen in Waffen, Kinderarbeit und klimaschadliche Industrien

konsequent Uber unsere Kapitalanlagenkriterien aus. Unser Engagement fir soziale Giitz, Stefan ) Uhimann, Lydia Bralchnr;ann,ISteff; o
Gerechtigkeit spiegelt sich in unseren Sponsorings kirchlich-sozialer Projekte wider. Das _I?alhrf\hofi)t; i%fgigésslchoned( 1'6_‘”;‘ I:ach (;‘37029::?):8‘;;2”3 'ﬁ?e?;n“ézgzll'fgsgsgszelpug
. . elefon: - elefon: - : -
macht uns einzigartig auf dem Markt. E-Mail: stefan.guetz@vrk-ad.de E-Mail: lydia.uhlmann@vrk- E-Mail: steffi.brachmann@vrk-
ad.de ad.de
Mit christlichen Werten in die Zukunft Seidel, Sandra Giinther, Volkmar Engler, Andreas
s Christliche Werte beginnen bei zwischenmenschlichen Beziehungen und sollten bei Ihren Lessingstr. 4, 08058 Zwickau Alte Dorfstr. 27, 09456 Annab.-B.  Fabrikstr. 1A, 01723 Wilsdruff
Telefon: 015228216152 Telefon: 03733-5969959 Telefon: 035204-185957

Finanzentscheidungen nicht aufhéren! Ein Beispiel aus dem Alltag: mit unserer Premium E-Mail: sandra.seidel@vrk-ad.de  E-Mail: volkmar.guenther@vrk.  E-Mail: andreas.engler@vrk-ad.de

Rente mit Ethik Fonds schaffen Sie sich und lhren Lieben eigene Sicherheit und investieren ad.de
gleichzeitig durch unsere strengen Nachhaltigkeitskriterien in eine wertvolle Zukunft fur Neubert-Winker, Kathrin BShme, Thomas Vogel, Christiane & Vogel, Torsten
uns alle. Johannesstr. 09, 01662 MeiRen Aidlinger Str. 16, 01936 LauRnitz  Spremberger Str. 18, 02977 Hoyerswerda
o . > od o o \\_‘ Telefon: 0157-58188168 Telefon: 035795-39300 Telefgn: 03571—406095
20 { o g v, ) T A o E-Mail: kathrin.neubert-winkler@  E-Mail: thomas.boehme@vrk- E-Mail: christiane.vogel@vrk-ad.de
€3] T2 & AL L ol vrk-ad.de ad.de E-Mail: torsten.vogel@vrk-ad-de




Serie:
Pfarrer im Ruhestand

Albrecht Haurler (66) lebt mit seiner
Frau Annegret (62) im Stadtteil Boh-
litz-Ehrenbere in LciPzig. Das Ehe-

aar freut sii tiber zwei Kinder und
ein Enkelkind.

Seit drei Jahren ist Albrecht HauRler im
Ruhestand. Vorher war er Pfarrer in Boh-
len stdlich von Leipzig, in Leipzig und zu-
letzt ca. 10 Jahre im Gemeindeverbund
Posaue. Albrecht HauRler wollte immer
Gemeindepfarrer sein. Vor dem Theolo-
giestudium in Leipzig am Theologischen
Seminar war er 1 % Jahre Bausoldat in
Leipzig. Schon wdhrend seiner aktiven
Dienstzeit pflegte er verschiedene sport-
liche Aktivitdten. Er spielte bei den ,Gott-
lichen Grashiipfern” FuRball, ist bis heute
Mitglied im Sportverein, das Fahrrad war
und ist sein Begleiter.

Viele kennen Albrecht Haul3ler als sportli-
chen Kollegen, der seit vielen Jahren Ma-
rathon lduft. Er hat am Ultra-Marathon
bis 100 km teilgenommen und dort 2019
in der Altersgruppe U60 den 1.Platz be-
legt. Fast 13 Stunden dauerte der Lauf!
Am Rennsteiglauf bis 75 km hat er teil-
genommen und trainiert bis heute fir
den Marathon bis 42 km, oftmals 2-3x
in der Woche. Einmal im Jahr trifft sich
eine interreligiose Laufgruppe zu einem
gemeinsamen Marathon in Luxemburg,
bei dem ihn dort auch seine Frau an-
feuert. Viele Freundschaften sind mit
den Jahren gewachsen. Im Juni 2025 ist
der sportliche Pfarrer in sieben Tagen

nach Utrecht zu einer Bonhoeffer-Tagung
unterwegs gewesen. Dietrich Bonhoef-
fer mit seinem Leben und theologischen
Werk beschaftigt ihn seit vielen Jahren.
Seit dem Jahr 2000 ist er Mitglied in der
Internationalen Bonhoeffergesellschaft
und seit zwei Jahren dort im Vorstand der
deutschsprachigen Sektion. Die interna-
tionalen Kongresse haben ihn schon bis
nach Stdafrika und Australien gefihrt.
Fragen, wie z.B. eine kiinftige Generation
leben kann, begleiten sein Nachdenken.
Die Themen: Frieden, Gerechtigkeit und
Bewahrung der Schépfung der Okume-
nischen Versammlung sind in diesem
Prozess bleibend aktuell. Weitsicht und
intensive Frommigkeit gehdren fur ihn
dabei zusammen.

Albrecht HauRler ist ein ,ausdauernder
Charakter”, Seine religidse Pragung hat
er in jugendlichen Jahren in den Grup-
pen der Kirchengemeinde in Freiberg be-
kommen. Er berichtet von einer ,pietis-
tischen Phase”, vom Stille-Zeit-Kreis und
Gesprdchen, die sich mit Sinnfragen und
biblischen Texten beschaftigt haben. Als
Jugendlicher hat er Fiihrungen im Frei-
berger Dom gemacht. Architektur, Kunst
im Kirchenraum und bildende Kunst
haben seinen Horizont geweitet. In den
Jugendjahren wurde auch sein Interesse
am Theologiestudium geweckt.

Seit Mdrz 2025 verfolgt der aktive Ruhe-
standler ein neues Projekt: Er begann an

der Universitdt in Leipzig eine Dissertati-
on in der Begleitung von Prof. em. Dr. Pe-
ter Zimmerling zum Thema: ,Bonhoeffers
Predigten - eine linguistische Untersu-
chung nach der Sprechakttheorie”. In
den Kirchengemeinden der Umgebung
Ubernimmt er gerne 1-2x monatlich Got-
tesdienste. Die Jahrestagung des Sachsi-
schen Pfarrvereins im November ist ein
fester Termin im Kalender. Politisch enga-
giert sich Albrecht HauRBler im Netzwerk
,Leipzig nimmt Platz". Fir die Kirche in
dieser Zeit winscht er sich, dass sie nach
auBensichtbarer wird, eine ,Kirche in Be-
wegung”. Das kann z.B. in von Laien vor-
bereiteten Waldgottesdiensten sein oder
Aktivitaten, die auBerhalb der Kirchen
im gesellschaftlichen Bereich stattfinden
und auch einladend fir eher kirchenfer-
ne Menschen sind. (GS)

Medaillien

,Die cinzigcn normalen Leute sind dic,
die du nicht besonders gut kennst.“

Alfred Adler

_Rennsteiglauf Inselberg

g I’

Anerkennung beim Interfaith in Luxemburg




Serie:

Pfarrerin im Ruhestand

Matthias E”ingcr (68) und seine Frau
Rita (69) leben am Ostende von An-
ger~CrottenclorF in LciPzig. Sie freuen
sich tiber 3 Kinder und 2 Enkelkinder.

Seit drei Jahren genieBt Matthias Ellinger
mit seiner Frau Rita den Ruhestand im
eigenen Hduschen mit einem lauschi-
gen Garten, in dem es Uppig wdchst und
bliht. Er kommt aus einer Pfarrerfamilie
und hat nach einer Lehre zum Baufach-
arbeiter Theologie an der Universitdt in
Leipzig studiert.

Matthias Ellinger war Zeit seines Lebens
mit ganzem Herzen Gemeindepfarrer.
Zuerst in Mahlis mit drei weiteren Kirch-
doérfern bei Wermsdorf, anschlieBend
in Baalsdorf-Mélkau mit Paunsdorf, die
letzten 12 Jahre vor dem Ruhestand im
Kirchspiel Kohrener Land. Im Gemeinde-
pfarramt hat er sich frei gefthlt, konnte
bei vielen Bauprojekten seine Erfahrun-
gen aus der ersten Berufsausbildung auf
dem Bau einbringen und die eigenen Ta-
lente als ,Generalist und Allrounder” im
Gemeindealltag umsetzen. Im Gesprdch
wird deutlich, dass man mit ihm uber
alles reden kann und er in Theologie,
Kirche und Gesellschaft gehaltvoll veror-
tet ist. Matthias Ellinger bezeichnet sich
selbst als ,gesellschaftlich sensibel”
Uber viele Jahre im aktiven Dienst galt
dem Thema ,Kirche und Sport” seine
Aufmerksamkeit. Er hat den Kirchen-
frihjahrslauf in Collm (am letzten Sams-
tag im April erlebte er schon seine 30.

Auflage) mitgegriindet und bei den ,Gott-
lichen Grashlpfern” FuBball gespielt, am
liebsten als , Libero”.

Uber 25 Jahre hat er im Vorstand der
Pfarrvertretung die Belange der Pfarrer-
schaft in der Landeskirche mitgestaltet.
Die Jahrestagungen des Sdchsischen
Pfarrvereins sind bis heute ein fester
Punkt in seiner Jahresplanung. Jetzt en-
gagiert er sich dezent ehrenamtlich in
den Kirchengemeinden des Kirchspiels,
neben den ,lblichen sporadischen”
Vertretungsanfragen nahm er die Be-
rufung in den Finanzausschuss des Ale-
sius-Kirchspiels an. Gerne gestaltet er
ebenfalls Gottesdienste oder bringt ein
Thema in Seniorenkreise ein. Sein gro-
Bes Herz schldgt in besonderer Weise
bei der klassischen Musik. Schon ab der
2. Klasse hatte er Geigenunterricht und
spielte im Robert-Schumann-jugendsin-
fonieorchester Zwickau mit. Spater kam
dann die musikalische Aushildung auf
der Bratsche dazu. Einen schon immer
vorhandenen Wunsch erfiillt er sich end-
lich seit dem Eintritt in den Ruhestand:
Gesangsunterricht zu nehmen.

Heute singt Matthias Ellinger weiterhin
im Kirchenchor und im privaten Kreis in
einem Mdnnerquartett. Ein weiteres mu-
sikalisches Standbein ist das Singen in

der Universitats-Kantorei, die 4-5 Projek-
te im Jahr zur Auffihrung bringt. In der
freien Zeit besucht das Ehepaar gerne
Ausstellungen und oft Konzerte. Sie ge-
nieen die kulturellen Moglichkeiten der
Stadt Leipzig sehr!

Aber auch breitgefacherte Literatur ge-
hort fur beide zu einem lebenswerten
Alltag. Im Freundeskreise treffen sie sich
seit vielen Jahren einmal monatlich zu
literarischen Abenden und einem Aus-
tausch tiber ein von allen gelesenes Buch.
Uber Durststrecken haben ihm verstand-
nisvolle Menschen geholfen, mit denen
ein ehrlicher Austausch uber die Hiirden
des Alltags méglich war. Matthias Ellinger
liebt die ,geistlichen Welten", dazu ge-
hort origindres tiefgriindiges theologi-
sches Nachdenken, verbunden mit dem
grofRen geistigen Kosmos.

So empfindet er die jahrliche Leipziger
Buchmesse als ein groRes Geschenk:
,Die Eréffnung im Gewandhaus, die Ver-
leihung des Leipziger Buchpreises zur Eu-
ropdischen Verstandigung mit Laudatio
und Empfang. Das Lesefest ,Leipzig liest’
bringt Relevantes ideal zusammen ... ein-
fach himmlisch.”

Auf die Frage, was er an seiner Kirche in
der jetzigen Zeit besonders schatzt, sagt
er: ,...dass unverdrossen schone und be-
wegende Gottesdienste gefeiert werden.
Ganz gleich ob in der Universitatskirche
oder im landlichen Bereich.” Kritisch und
mit Bedauern nimmt er den Relevanzver-
lust des Christlichen in der Gesellschaft
wahr. ,Mit einer ,Rolle rickwarts” und
restaurativen Tendenzen lasst sich kirch-
liches Leben zum Wohl der Menschen
in der Zukunft sicherlich nicht gestal-
ten.” Diese Entwicklungen bereiten im

Unbehagen. ,Wir brauchen offene Her-
zen, Kirchen und Versammlungsrdume!”
Zum guten Schluss bleibt zu sagen, was
aufdem Turschild steht: ,Hier lebt ein gut
gelaunter Rentner”. (GS)

Die Gefithle der Masse sind stets
sehr einfach

und sehr Uberschwénglich.

Die Masse kennt also weder Zweifel
noch Ungewiss]'leit.

5igmund Freud
&

Niemals sind wir ungesch"utzter gegen
das Leiden, als wenn wir lieben,
niemals hilfloser unglijckliclﬁ,

als wenn wir das ge]ieb’ce Objekt oder
seine Liebe verloren haben.

Sigmu nd Freud




fornem ey i s ey | I

Erfahremes Hell
e L

| esenswert

Alexander Deeg

und Christian

Lehnert (Hrsg.)

LErfahrenes Heil

- Gottesdienst

Mgt e . und Heilung”
Beitrage zu Litur-

gie und Spirituali-
tat. Evangelische Verlagsanstalt
Leipzig 2024, 233 Seiten, 35 €
Das Buch bietet anhand von 12 Beitrdgen eine
tiefgehende Auseinandersetzung Uber den
Zusammenhang zwischen Gottesdiensten
und Heilung im christlichen Kontext. Darin
wird untersucht, wie Gottesdienste als Orte
der Heilung erlebt und welche theologischen,
liturgischen und praktischen Aspekte dabei
eine Rolle spielen kdnnen. Die Kapitel reflek-
tieren die biblischen Grundlagen von Altem
und Neuen Testament, um die Bedeutung von
Heil und Heilung als Teil des christlichen Glau-
bens zu verdeutlichen. Es folgt eine Ausein-
andersetzung mit der liturgischen Gestaltung
von Gottesdiensten, die Heilung férdern und
wie inklusive Gebetsformen, Segnungen und
gemeinschaftlicher Rituale lebendig gestaltet
werden konnen. Zudem werden praktische
Beispiele und Erfahrungsberichte vorgestellt,
die zeigen, wie Heilung in verschiedenen Ge-
meinden und Kontexten erlebt wird.
Urspriinglich wurde ,Heil” im biblischen und
theologischen Kontext oft als ein umfassen-
der Zustand des Ganzseins verstanden - also
nicht nur die Abwesenheit von Krankheit,
sondern ein Zustand von innerem Frieden,
Ganzheit und Gottesndhe. ,Heilung” war da-
mals eng verbunden mit gottlichem Wirken,
das den Menschen wieder in seine urspriing-
liche, gottgewollte Ordnung zurlckfihrt. Es
ging also um mehr als nur kérperliche Ge-
nesung; es ging um die Wiederherstellung
des ganzen Menschen in seiner Beziehung zu

Gott, sich selbst und anderen.

Im Lauf der Jahrhunderte hat sich das Ver-
standnis von ,Heil“ und ,Heilung"” gewandelt.
Wahrend in der frihen christlichen Tradition
die Heilung stark mit Wundern und géttli-
chem Eingreifen verbunden war, wurde im
Mittelalter und in der Neuzeit die medizini-
sche Sichtweise stdrker betont. Die Trennung
zwischen korperlicher Heilung (Medizin) und
geistlicher Heilung (Glaube, Seelsorge) wurde
immer deutlicher.

In der modernen Theologie und Praxis, wie
sie im Buch dargestellt wird, verschmilzt
dieses Verhdltnis wieder mehr. Die Autoren
betonen, dass ,Heil” heute als ein ganzheit-
liches Konzept verstanden wird, das Kérper,
Seele und Gemeinschaft umfasst. ,Heilung”
ist dabei nicht nur die Beseitigung von Sym-
ptomen, sondern ein Prozess, der auch spiri-
tuelle, emotionale und soziale Dimensionen
einschliet. Das Verhaltnis zwischen beiden
Begriffen hat sich also dahin gewandelt, dass
,Heil” als ein umfassender Zustand verstan-
den wird, den ,Heilung” anstrebt — wobei Hei-
lung nicht nur auf das Kérperliche beschrankt
ist, sondern auch auf das Geistige und Ge-
meinschaftliche. Der Beitrag von Martin Lus-
traeten berichtet tber Heilung und Liturgie
im Katholizismus und den Exorzismus Beses-
sener in Vergangenheit und Gegenwart.
Perspektivisch ermdglicht das Buch einen
Ausblick fiir die Seelsorge, sich noch starker
interdisziplinar zu verorten, d.h., z.B. in Zu-
sammenarbeit mit medizinischem Personal,
Psychotherapeuten und Sozialarbeitern. Mit
der zunehmenden Digitalisierung kommen
auch eine digitale Seelsorge und virtuelle
Rituale in den Blick. Angesichts globaler Ent-
wicklungen werden die Bedeutung von Res-
pekt und Offenheit, in Bezug auf eine kultu-
relle und religiose Kompetenz betont. (GS)

Lesenswert
Edgar Thaidigsmann ,,Gesehen
werden und sehen” - Elemente
einer theologischen Sehschule
Evangelische Verlagsanstalt
Leipzig 2024, 334 Seiten, 68 €
Edgar Thaidigsmann nimmt mit seiner theo-
logischen Sehschule einen bisher wenig
bedachten Blickwinkel ein: Er verbindet bi-
blische Perspektiven mit systematisch-theo-
logischen Reflexionen anhand von 16 bib-
lischen Beispielen. Der Autor versteht sein
Werk als eine ,Stlickwerksystematik”, die
gerade in einer Welt, wo das bildliche Sehen
in den Medien und die Wahrnehmung des
Einzelnen im Vordergrund stehen, als einen
Beitrag zur ,Wahrnehmungslehre”.
Die differenzierten Reflexionen zu biblischen
Themen wie z.B. ,Und siehe, es war alles
sehr gut - Gen 1,1-2,4a", ,Aufgetane Augen -
Gen 3", ,Der Gott, der mich sieht - Gen 16"
,Das leuchtende Angesicht Gottes im aaro-
nitischen Segen - Num 6,24-26" ,Vom Nicht-
Sehen und vom Sehen des Auferweckten”
oder ,Wir sehen jetzt durch einen Spiegel.... -
1. Kor 13,12" werden systematisch analysiert
und betrachtet unter philosophischen, histo-
rischen wie auch teils literarischen Gesichts-
punkten. Die feine Gliederung der Abschnitte
gibt einen schnellen Uberblick zum Inhalt und
ermoglicht eine gute Lesbarkeit der einzelnen
Kapitel.
Interessant ist die Deutung des Magnifi-
kat (Lk 1, 46-55) bei Martin Luther am Bespiel
,Gottes Sehen in die Tiefe”. ,... denn er hat
die Niedrigkeit seiner Magd angesehen”. - bei
Luther wurde das Verstandnis von Demut als
gottgefdllige Selbsterniedrigung Uberwun-
den, denn “niemand achtet oder riihmt sich
als demditig, als wer der Allerhochmdtigs-
te ist”. Maria wurde von Gott ,angesehen”.
Dieses ,Ansehen” ermoglich in der Folge

Menschen Bedeutung, auch

wenn diese in der Gesell-

schaft bisher Gibersehen oder

an den Rand gedrdngt waren.
Wenn Gott einen Menschen
Lansieht” wie Maria, greift Gott
in gesellschaftliche Beziehun-
gen ein, deren ,Ansehen” sich
wesentlich aus Herkunft. Stellung, Funktion
oder Leistung generieren. Der Leitgedanke
des Buches ist Psalm 36,10a+b “Denn bei
dir ist die Quelle des Lebens, und in deinem
Licht, sehen wir das Licht.” Leben und Licht
gehoren in besonderer Weise zusammen,
wie auch sinnliche Erfahrungen und Erkennt-
nisse.

Das Buch nimmt die Bedeutung des Sehens
im Verhaltnis von Gottes Sehen und dem Se-
hen von Menschen im Spannungsbogen von
Sehen und Gesehen-Werden auf. Deshalb
eignet sich das Buch besonders fir Pfarre-
rinnen und Pfarrer im gemeindlichen Kon-
text in mehrfacher Weise: Zum einen regen
die biblischen Beispiele natirlich auch an,
diese im Gottesdienstlichen Rahmen oder in
Gesprachsgruppen aufzunehmen und beide
Sichtweisen fur die Gemeindeglieder zu ver-
deutlichen und mit eigenen Seherfahrungen
zu verbinden.

Im Vorfeld des Themas sind Pfarrerinnen
und Pfarrer zur Selbstreflexion eingeladen.
Wer im Pfarrhaus wohnt und/oder in einem
6ffentlichen Beruf arbeitet kennt die Themen
.Gesehen werden und sehen” aus dem eige-
nen Lebensalltag. Der Weg zu Verkniipfungen
der biblischen Geschichten und persénlichen
Glaubensthemen ist dabei nicht weit und
kann durchaus auch in Konventen oder Mit-
arbeitendenbesprechungen aufgenommen
werden. (GS)

&




| esenswert
Johann Hinrich
Claussen ,,Gottes
Bilder - Eine Ge-
schichte der christ-
lichen Kunst”
Verlag C.H.Beck
Muinchen 2024,
318 Seiten, 32 €
Johann Hinrich Claussen
will mit seinem Buch den
Lesenden einen Reisefiih-
rer in die Hand geben, der
in ,,Zwolf Salen”, die ahnlich wie bei einem
Museumsbesuch, zwolf Rdume durchschrei-
ten. Dabei erleben sie die Entwicklung der
christlichen Bilder anhand vieler Beispiele
durch die Jahrhunderte. Bedeutende Kunst-
werke und Epochen werden beleuchtet, um
die jeweiligen christlichen Bilder verstandlich
zu machen.
Bevor man den ,Ersten Saal” betritt, wird der
Lesende im ,Einlass” mit einem Bild aus Er-
bauungsbuch mit dem Titel ,Veridicus Christ-
ianus” (Christlicher Wahrsager) von 1601 in
das Thema des Buches eingefthrt. Der flami-
sche Grafiker Theodor Galle hat es illustriert
und zeigt einen sein Kreuz tragenden Chris-
tus allein auf einem Berg. Um ihn herum, in
einem Halbkreis versammelt, sitzen zehn
Maler mit Pinseln und Paletten vor ihren Staf-
feleien und betrachten Christus, wie ein Mo-
dell. Dabei zeichnet jeder von ihnen ein an-
ders Bild von Christus: z.B. malt ein Kiinstler
die Hochzeit zu Kana, ein anderer den Einzug
in Jerusalem, ein dritter die Verkldrung Jesu.
Lediglich der Kiinstler mit dem grofiten Ab-
stand vorne zeichnet Jesu so, wie er auf dem
Hugel steht, sein Kreuz tragend.
Dieses markante Bildmotiv mag exemplarisch
fur uns Menschen stehen. Christus zeigt sich
einem Menschen jeweils etwas anders und

fuhrt damit wegweisend in die Bilderwelten
der ,Zwolf Sdle” ein. Der ,Erste Saal” beginnt
mit den Bildern im antiken Israel, dessen Ver-
ehrung und dem Bilderverbot. Die nachsten
,Sale” beschreiben antike Bildwelten in Syri-
en, Agypten und Athiopien, danach folgen die
Orthodoxie und Ikonenmalerei. Der Weg geht
weiter Uber Fresken der Frihrenaissance,
Grafiken der Refomrationszeit, Sehnsuchts-
bilder der Romantik bis hin zum ,Zwdlften
Saal” zur Christlichen Kunst der Moderne.
Markante, teils auch weniger bekannte Bild-
motive, werden gezeigt und erldutert.

Ein zentrales Thema des Buches ist die Span-
nung der Unfassbarkeit Gottes im christlichen
Glauben und dem menschlichen Bediirfnis,
ihn sichtbar zu machen. Claussen analysiert,
wie Kinstler versucht haben diese Balance zu
finden und wie sich die jeweiligen kulturellen,
theologischen und gesellschaftlichen Kontex-
te auf die Darstellungen ausgewirkt haben.
Ein besonders Interesse gilt daher auch dem
den ,kollektiven und individuellen Gebrauch
der vorgestellten Kunstwerke.”

Der Autor betont die Vielfalt und Komplexi-
tat der christlichen Bilder und ermdglicht
den Lesenden die Entwicklung dieser Bilder
im Kontext ihrer Zeit zu verstehen. Er mdchte
die Lesenden einladen, sich mit einer Gruppe
oder alleine auf den Weg ins nachste gréliere
oder kleinere Museum zu machen, beriihmte
Kathedralen oder die Kirche in der Nachbar-
schaft zu besuchen. Die gute Lesbarkeit der
Texte kdnnen auch eine Anregung fiir die
Gemeindearbeit sein, christliche Bildwelten
starker in der pastoralen Arbeit mit Gruppen
oder im Gottesdienst zu verankern, damit die
christliche Kunst in den Museen nicht nur be-
wundert, sondern auch verstanden werden
kann. (GS)

Lesenswert
Andrea Gorres ,Integrative Seel-
sorge - Ein praktisch-theologi-
sches Verfahren” Evangelische
Verlagsanstalt Leipzig 2024, 48 €
Andrea Gorres legt mit ihrer Habilitations-
schrift den Entwurf einer Seelsorge fiir das
21. Jahrhundert vor. Seelsorge ist heute ein-
gebunden in verschiedene Kontexte einer
sakularen Welt und ist gleichzeitig gefordert,
sich mit der Tradition und Geschichte von
Jahrhunderten zu verbinden. Die Autorin hat
sich auf den Weg gemacht, den Begriff der
.Seele” in seiner historischen Entwicklung
nachhaltig zu reflektieren und neu in Bezie-
hung zur wissenschaftlichen wie auch zur
praktisch-theologischen Arbeit zu setzen.
Die ,Integrative Seelsorge” hilft dabei, Men-
schen auf ihrem Lebensweg und mit Gott zu
begleiten. Dabei nutzt sie eine besondere
Sichtweise, die als ,mystagogisch” bezeichnet
wird, um das Verstandnis dafiir zu erweitern.
Darunter ist eine Methode zu verstehen, die
Menschen schrittweise und behutsam in die
tieferen Bedeutungen, Geheimnisse oder
spirituellen Erfahrungen einfihren mochte.
Es geht also darum, das Verstandnis flr das
Gottliche, den Glauben oder spirituelle Erfah-
rungen zu vertiefen und zu begleiten.
Darin unterscheidet sie sich deutlich von der
,Ganztod-Theorie” Eberhard Jungels im 20.
Jahrhundert, welche innertheologisch disku-
tiert wurde und zu einem eher ablehnenden
und distanzierten Begriff der Seele gefiihrt
hatte. In Bezug zu Psychotherapie und Bera-
tungsarbeit besteht in der Seelsorge die An-
nahme einer transzendenten Wirklichkeit der
Seele. Das praktisch-theologische Verfahren
hat Auswirkungen hinsichtlich der Beziehung
zwischen dem Seelsorgenden und der Seele
dessen, der Seelsorge in Anspruch nimmt.
In diesem offenen Prozess der Begegnung

haben machtvolle Inter-
pretation und Bewertung
keinen Platz. Integrative
Seelsorge mochte begleiten
und anleiten, damit sich die
Seele des anderen in geistli-
cher und persénlicher Dimen-
sion entwickeln und entfalten
kann. Dazu hat die Autorin die
sog. ,tree of sience” entwi-
ckelt, die im Buch grafisch dar-
gestellt werden und mit denen
Andreas Gorres wissenschaftlich arbeitet.
Andererseits werden sog. ,geistliche Le-
benspanoramen” mit ihren therapeutischen
Grundlagen z.B. aus der Kunst- und Gestalt-
therapie vorgestellt und in die Integrative
Seelsorge eingearbeitet.

Um das pastoralpsychologische Verfahren in
der Seelsorgearbeit anzuwenden, ist es flr
den Seelsorgenden unabdingbar, sich selbst
einen reflektierten Zugang zur Integrativen
Seelsorge zu erarbeiten.

Die Integrative Seelsorge arbeitet auf eine
Weise, die man als phanomenologisch be-
zeichnet. Sie konzentriert sich damit zundchst
auf das, was direkt sichtbar oder spirbar ist
- also auf das Offensichtliche. Von dort aus
fragt sie dann nach den tiefer liegenden Ent-
wicklungen. Die Beschaftigung mit diesen
sichtbaren Erscheinungen ist ein wichtiger
Bestandteil dieses ganzheitlichen Ansatzes.
Er bietet eine Vielzahl von passenden Mo-
dellen und Methoden, um eine kreative und
vielseitige seelsorgerliche Praxis zu ermdg-
lichen, die auf die unterschiedlichen Bediirf-
nisse und Seelen der Menschen eingeht. Die
Habilitationsschrift von Andrea Gorres ist ein
wichtiges Handbuch fiir die Seelsorgearbeit
von Pfarrerinnen und Pfarrern, wie auch fir
die theologische Hausbibliothek. (GS)




-

Lebens-Geschichten
I

Das ist so meine Art:

einer Sache auf den Grund chen,
sich ein eigenes Urteil biﬁen.
Ich will alles genau wissen,
erst recht dann, wenn ich nichts sehe,

nicht clurc]']]:)licl(q nichts verstehe.

Soist oft schon die Nacht der rechte Rahmen.

Das matte Licht flackerte,
Passcncl zu meinen Fragen,
geboren aus der Unsicherheit.
Es geht mir um das Leben
und ein sinnvoll-schénes Ziel.

Antwortend sPracl'l ER
vom Neuamcang, aber
nicht aus eigenem Wollen.
LEs gesc!’mieéc etwas mit dir.
es ist wie Geborenwerden:
ein neuer Mensch werden
mit all deinen Fragen,
mit dem Ungewissen mensch%ic]']en Lebens.
Geglaubtc Sicherheit:
Der dich werden lie,
steht zu dir
Lebcnsgarantie und gutes Ziel
als Geschenke der Gabe des Lebens!

Was hitte ich alles gegeben,
Sein Leben zu er%a ten!
Selbst Seiner Anhingerschaft verdéchtigt ( wie wahr!) -
meine Auxclcorcérung zu sachlichem Umgang
fand kein Gehor.

Nun also nur noch Myrrhc und Aloe
gegen den iiblen Geruch des Todes.
Was sonst sollte noch Folgen?
Wie ist das mit dem Leben,
von thm vorgeste”t?

Was, nein! Wer Folgt?

Lutherkirche Dresden

e ﬁ‘.-' WA, e

;|

1.
In meinem Leben
habe ich es zu etwas gebrac,]ﬂt:
Stand und Ansehen, Reichtum...
Dafiir bin ich dankbar und froh.
Gottes Nihe suche und 5PUre ich.

In Jerusalem wollte ich eines Tages sterben.
Da, so sagte man, beginnﬁ einst
AuFersteng, ein neues Leben

ganz anderer Art.
Da wollte IJW von Amcang an dabei sein.
Wann wird es sein?

e

Ich lie mir ein Grab }):{uen‘
in Stein g)emeilﬁe]t, ein dauerhaftes Denkmal
des S’Cc;{zes, meiner \VUFCJC‘:, meiner EirFolge.
In dieser Hohle wird mein KbrPer vergehen‘
Menschen werden mich vergessen.
Was bleibt wirklich?~
Merkw(jr'dxges 5orgen und f’ragen!

Ich traf einen,
er sprach von dem neuen Leben.
Seine Geschichten trafen und lockten
und bewegten auch mich.
Wir wurden Freunde.

Ich konnte nicht begreifen,
wie Menschen mit ihm nichts amczmgen
konnten oder wollten.
Ich konnte nicht verhinﬂem,
dass ihm sein Leben genommen wurde.

Ich bat um den Toten.
Ich gab thmmein Grab.
Sein Denkmal sollte es werden.
I'h n sollte man im Gedachtnis behalten.

Konnte ich denn ahnen,
dass alles so schnell ganz anders wiirde?

Konrad Creutz

F
]

| 2%
A



Eindriicke von Jahrestagung 2025

Die Jahrestagung 2025 fand vom 3.-5. No-
vember in MeiRen statt. Der Arbeitstitel
der Tagung ,Geist und Maschine - Theo-
logie im digitalen Zeitalter” wurde von
den Teilnehmenden der Tagung als sehr
zeitgemal und aktuell wahrgenommen,
sodass die vorhandenen Pldtze ausge-
bucht waren und einige noch als Tages-
gaste angereist waren. Prof. Dr. Florian
Héhne referierte zum Thema ,Was heift
unter digitalen Bedingungen die Wahr-
heit sagen?” und beschrieb einen Bogen
bis hinzu Dietrich Bonhoeffer und seinem
Verstandnis von Wahrheit auch unter
schwierigsten Bedingungen im Konzent-
rationslager Auschwitz. Prof. Dr. Ralf Otte
gestaltete mit den Zuhdrenden anre-
gende Vortrags- und Diskussionsrunden
zum Thema ,Kinstliche Intelligenz und

F

Abendmabhlsaltar in St. Afra

Bewusstsein”. Er stellt Ausschnitte aus
seinem Buch: ,Kinstliche Intelligenz.
lllusion und Wirklichkeit. Warum Voll-
autonomes fahren weltweit niemals
Wirklichkeit wird und uns zu Hause auch
kein Roboter einen Kaffee holt.” vor. Mit
grafischen Darstellungen verdeutlichte
er mathematische Prozesse so, dass die
Fragen aus der Runde anschaulich und
nachvollziehbar auch (ber sehr komple-
xe technische Zusammenhange beant-
wortet werden konnten. Die Zeitist vielen
sehr schnell vergangen. Fir das ndchste
Jahr wiinschen sich die Teilnehmenden
wieder so hochkaratige Referenten. Am
Dienstagabend sorgten dann Uta Fehl-
berg und Beatrice Szerement von Duo
Stilfrech mit jazzigen Klangen und selbst-
geschrieben Liedern flr eine niveauvolle

Abendmahlsandacht St. Afra

und entspannende Unterhaltung. Feste
Tagungspunkte waren traditionell die
Mitgliederversammlung mit dem Jah-
resbericht des Vorsitzenden Eckehard
Moller und der Bericht des Schatzmeis-
ters Michael Ramsch. Dr. Robert Mahling
berichtete aus der Arbeit der Solidarkas-
se. OLKR'in Margrit Klatte musste leider
kurzfristig absagen. Die freie Zeit wurde
dann von den Tagungsteilnehmern dazu
genutzt, Uber aktuelle Themen aus den
Kirchengemeinden und der Landeskir-
che ins Gesprdch zu kommen. Eine Zu-
sammenfassung des Gesprdches wurde
vom Vorstand an OLKR'in Klatte weiter-
geleitet. Die Tagung endete mit einer
Abendmahlsandacht in der St. Afrakir-
che. (GS)

LFUr seine Prinzipien

kann man leichter kéimpxcen,
als nach ihnen leben
Alfred Adler

Gluck ist die Ermcij”ung%von
Kinderwiinschen.

Sigmuncl Freud

St. Afrastern

Termin zum Vormer\fen !
Jahrestagung des Sachsischen

Pfarrvereins 2026 .
2. - 4. November 2026 in MeiRen

Duo Stilfrech

Prof. Ralf Otte



LEISTUNGS

ﬂa\
des Pfarramtskalenders

des Deutschen pfarrerblattes

scher Pfarrerinnen und Pfarrer

iiber den Verband Evangeli
in Deutschland eV.

im Feriend
en Thiiringischen pfarrver

orf Lubmin an der Ostsee
d eine.V.
(iiber

der Inform
in Dienstrechtsfragen

an der an de

ationsbroschi)re des Vereins (SPV—Info)

r

iiber die Konventsvertrauensleute

n Pfarrertag '
e zmeister zu peantragen bis

iinaghme am D '
oy ger (1.000 £/ beim Schat

fur Dienstanfdn
ndigwerdung)

(mit 200 £€)
(200 €/ heim Vorstan

spdtestens Zur Std

d zu beantragen innerhalb

des 1. Lebensjahres des Kindes)

zu hohen Geburtstagen
vom

Versicherer im Raum der Kirchen (VRK)

fiir Arbeits-, Disziplinar- und Standesrecht

(auch fr Familienangehbrige)

www.saechsischer-pfarrverein.de

mit den Interessen der ancieren,

der er{:olglose und gcwélmliche vorwiegcn& mit den eigenen.“

,,Jeder encolgreiche Mensch besch'agtigt sich

Alfred Adler

Sachsischer Pfarrverein e.V.
Pfarrerin Friederike Hecker
FiedlerstraBe 2
01307 Dresden

Hiermit erklare ich meinen Beitritt
zum Sachsischen Pfarrverein e.V.

Anrede:

Name:

Vorname:

Geburtstag: ... Ordinationstag:
Postleitzahl: ... ... |

Telefon:
E-Mail-Adresse:
Konvent:

Einzugsermachtigung

Hiermit ermdchtige ich den Séchsischen Pfarrverein e.V.

die Abbuchung meines monatlichen Mifgliedsbeitrages durch
die ZGASt zu veranlassen.

Ort, Datum:
UNtersChrift:

Einzugsermachtigung

Hiermit erméachtige ich den Séchsischen Pftarrverein e.V.
die Abbuchung meines monatlichen Beitrages

zur Solidarkasse durch die ZGASt zu veranlassen.

Ort, Datum:
Unterschrift:

77



B i Hinweis
) e n- g : h : ] o
5 @ % _<é Die Solidarkasse und der Pfarrverein freuen sich auch tiber Spenden!
% il g Auf Anfrage werden Spendenquittungen ausgestellt.
c o % % "% < Solidarkasse des Sachsischen Pfarrvereins e.V.
g % o 5 Bank fur Kirche und Diakonie — KD-Bank
c ) 0] ‘_E %0 IBAN: DE40 3506 0190 1624 5900 11, BIC: GENODED1DKD
u’@ % % % o Sachsischer Pfarrverein e.V. IBAN: DE 45 3506 0190 1611 1200 16, BIC: GENODED1DKD
o N @
L 8 v @ 8 b (e
Q C2T ¢ [¥)
< L o g e )
qU) c S o= P i
F =20 (0L s
2 o~ c o) Q
V] = O 8 O () &
:Q S o @ = c O
) o it o B % <
O 5 e Q
o 3
g gt
T 52 :
BTEY v
B LS E
C e 3
2%
Qe B el T
2 E- . E
078 0 , 3
A et §i A
()i =0 £
. . . 9 ) S
Wird vom Pfarrverein ausgefullt: % 0 m———
0 R
ol Q Bitte
Mitglied : i ha
|'g|e snummer £ Blldr?achwels: . Um einen guten Mitgliederservice gewahrleisten
Beitrag: . o Gabriele Schmidt: Umschlag, 5.1, 6,9, 13, 14, 18, zu konnen, bitten wir alle Mitglieder, Adressenan-
Solidar: % 19,28, 29,30, 33, 34, 38, 40, 41,44, 46'6:’0' o4, derungen sowie Anderungen des Dienstverhaltnis-
- 50 66, 67,72,73, 7f1, 75,79, Marth Henker: S_. 16, ses zeitnah weiterzugeben an:
INKASSO: o =) 17, Eckehard Méller: S. 7, 10, Biiro der Gleich-
Dt. Pfbl.: < stellungsbeauftragten in der Stadt Dresden: S. Sachsischer Pfarrverein e.V.
EPIDLS c 20, E.E. Popkes: S. 26, Haus der Stille: S. 36, 37, Pfarrerin Friederike Hecker
BCDLZ O 39, Christian Mendt: S. 32, Paul Grohmer: S. 45, Fiedlerstralle 2
Konventnummer: e, Albrecht HauRler: S. 65, pixaby: S. 26, 27, 30, 31, 01307 Dresden
' = 32,33, 45, 47,48, 49, 51-58 03514393952
BCDLZ = friederike.hecker@evlks.de
-
Konventnummer: Q
BCDLZ = Anschrift: Schriftleitung:
it Sachsischer Pfarrverein e.V. / Pfarrervertretung Pfarrerin i.R. Gabriele Schmidt
KONVeNtNUMMEN: ... Vorsitzender Obere BurgstralSe 6a
Eckehard Méller 01796 Pirna
An der Kreuzkirche 6 Telefon: 03 501/464 667 0
01067 Dresden Mail: g.w.j.schmidt@t-online.de

Tel. 0351/ 2565 1698
Mail: eckehard.moeller@evlks.de
www.saechsischer-pfarrverein.de

78 79



T e = | Ly |_m-._ %
- AN TR R TEE N,
Séchsischer Pfarrverein e. V. ]:Cbr'ual’ _S_PA\I(
Pfrn.i.R. Gabriele Schmidt
Gisa Hofmann, Dresden l N I O 2026 Siichsischer Pfarrverein e/



